Demokrati og kapital
— Et idéhistorisk essay om makt,

frihet og skonomiens moral

Svein-E. Langli Hoel

29.0ktober 2025



Forord

Dette arbeidet springer ut av en uro — en folelse av at de kreftene som en gang frigjorde
mennesket, na binder det pa nye mater. Demokratiet, som skulle gi folkestyre, trues av de
samme gkonomiske mekanismene som en gang gjorde friheten mulig. Kapitalen har ikke
forsvunnet som politisk kraft; den har bare skiftet form. Den har blitt digital, global og
usynlig — og nettopp derfor mer dominerende enn noensinne.

Denne boken forsgker ikke a gi endelige svar. Den er snarere et forsgk pa a forsta hva som
skjer nar gkonomiens logikk trenger inn i politikkens og moralens sfare. Den handler om
spenningen mellom frihet og kontroll, fellesskap og individualisme, vekst og rettferdighet
— og om hvordan disse motsetningene former samfunnets sjel.

Prosjektet har vokst frem over tid, i mate mellom teori og virkelighet, mellom lesning og
erfaring. Arbeidet er inspirert av gkonomiske, filosofiske og idéhistoriske tradisjoner — fra
Smith og Marx til Habermas og Arendt — men det sgker a fore samtalen videre inn i var tid.

Mange har bidratt underveis, direkte og indirekte. Jeg vil takke, samtalepartnere og venner
for kritiske sporsmal, varme innspill og tdlmodighet.

Takk

Til min kone og kjereste — takk for talmodigheten, for stillheten nar jeg trengte a tenke, og
for varmen som alltid minnet meg om hvorfor menneskelighet betyr mer enn systemer.
Denne boken hadde ikke vaert mulig uten deg, som har utfordret og stottet i arbeidet med a
finne den analytiske balansen mellom fag og formidling.

Jeg tror at refleksjon fortsatt er en av de viktigste formene for motstand i en tid der
hastighet og overflate ofte erstatter forstaelse.

Fredrikstad 27.oktober 2025

Svein-E. Langli Hoel



Sammendrag

Demokrati og kapital — Et idéhistorisk essay om makt, frihet og samfunnets
verdigrunnlag

Dette arbeidet undersgker forholdet mellom kapitalens utvikling og demokratiets
bearekraft. Det stiller spersmal ved hvordan gkonomiens logikk former politikkens verdier
og samfunnets etiske struktur. Studien er idéhistorisk og tverrfaglig, med forankring i
okonomisk teori, politisk filosofi, sosiologi og norsk samfunnstradisjon.

Gjennom lesninger av tenkere som Adam Smith, Karl Marx, Karl Polanyi, Jiirgen
Habermas og Shoshana Zuboff belyses hvordan kapitalens makt har beveget seg fra
produksjon og arbeid til data, informasjon og oppmerksomhet. Samtidig undersakes
hvordan demokratiet — som institusjon og som moralsk idé — har forsgkt & bevare sin
legitimitet i mate med denne utviklingen.

I norsk sammenheng analyseres den «demokratiske kapitalismen» som vokste frem etter
krigen, slik den ble beskrevet av Francis Sejersted og Rune Slagstad. Denne modellen,
bygget pa tillit, forhandling og sosial balanse, settes opp mot dagens fragmenterte,
markedsstyrte virkelighet.

Arbeidet sgker ikke 4 méle, men a forsta. Det tar utgangspunkt i en hermeneutisk og
kritisk tradisjon der kunnskap oppfattes som dialog — mellom fortid og natid, mellom teori
og erfaring.

Hovedtesen er at demokratiets fremtid avhenger av evnen til & forene gkonomisk fornuft
med menneskelig ansvar. Kapitalens logikk ma igjen settes i etisk sammenheng, slik at
frihet ikke reduseres til marked og verdighet ikke til pris.



Innholdsliste

1 Kapittel 1 — Kapital, makt og samfunnets grunnsparsmal..........c.c.coeceervenveiniiennenneenneennen. 8
1.1 Bakgrunn 0g mMoOtiVaSjOM......cc.ceviiiiirieiieeeeteteete ettt ettt 8
1.2 ProblemSHIIING. ....cooviiieieeie ettt 8
1.3 Teoretisk 0g id€hiStorisk TamMIME..........ueiiieiiiieieciieeccee e e 8
1.4 Metodisk tINGEITNING. ... ..viiiiiiieeeeiiecectee ettt ceerre e e sae e e e e seaee e e vaeeessasaaessssaaesnnnns 9
1.5 Den essayistiSKe fOTrMEN.......ccccuviiiiiieieccieceecte ettt e e rae e e ve e e aa e e 9
1.6 Fra 1dé til SAMIUNI.....coiiiiiiiiiiiieeec ettt eeearr e e e e e e aaare e e e e e eeesssnssseeeeeeens 9

2 Metode 0g teoretisk tINGIMING.........cccviiiiiiiieiieecieeeteeeee et cr e ae e ee e s aaeeseaeeas 10
2.1 Bakgrunn og fOrmal...........ccciiriiriiiiiiinieee ettt 10
2.2 Teoretisk og faglig rammeverk..............coovuiiiiiiniiniiiniieeeee e 10
2.3 Analytisk fremgangsSmate........ccceevieriieiiiieiniieinieeeecee et ae s ae e 10
2.4 Kildenes anVendElSE.........cooccureiieeeeiiiieeeecectteeeeeeerree e e eeerrreeeeeeeesaeeeeeseessaaeeeeeesnsnneas 11

2.4.1 Klassiske gkonomer — kapitalens fadsel............ccoovueeiiiiiniiiiniiiiniiiiieceieceeen, 11
2.4.2 Den sosiale forankringen — fra Weber til Polanyi..........cccccceevierriensieinieensieennennne. 11
2.4.3 Den idéhistoriske arven — frihet, makt og moral..........c.ccccoveeeiiiiciiinciieeeieeenee, 11
2.4.4 Den norske modellen — den regulerte kapitalismen........cc.ccccceeeuieiecieeeenneennen. 12
2.4.5 Nyliberalismens gjennombrudd — fra stat til marked...........c.ccoccevviiriinnnnnncene 12
2.4.6 Teknologi og makt — nye former for kontroll............ccccooiiiiiniiinninniinniiienen. 12
2.4.7 Humanistiske korreksjoner — etikken og menneskets plass........cccceeeveerrueennnnen. 12
2.5 Helhetlig refleRSJOm........ccoeuuiiiiiieeece ettt e aae e e e 13
2.6 Fortolkning 0g DegrenSNINgeT.......ccveeicuieieiiieeeeiieeeecteeeeeteeeeereeeseaeeeesvaeessssaeesssnaeens 13
2.7 AVSIUIIING. ..evvieeiieeceeeeeeeee ettt eete e e te e et e e e saaeesave e e saeessae s saeeenssaesssaeessaesnseenn 13

3 De forste samfunnsformer og den politiske instinkten...........ccceevveeeeiieeecieenciieeciieeecieens 14
3.1 Religionens GKONOML.......ccuiiiiiiiiiiieciieceieeceieece ettt ae e e te e e ae e s saeessanaeenns 14
3.2 Den politiske INSHNKEEN.......cciciiiiiiiiiieeeeecceeee e re e ve e e ve e e saaeenes 14
3.3 Eiendom, hierarki 0g fordeling...........ccceeevueiiriiiniiiniieiniieceieecree et see e e sanees 14
3.4 Fra gave til Marked.........coooiiiriiiiiiiiiicciecceceeeste ettt sr e sae e s sna e 15
3.5 ANAlYtiSK PEISPEKIIV...cccuiiiiiieiieeecte et e e e are e e e aaa e e e e aaaeeean 15
3.6 Komparativ refleRSJOm......ccccuuiiiiiiiiicieccceeceteec e ae e e eeae e e 15
3.7 Overgang til neste Kapittel.........ccoooiieoiiieiiiicieceeeee et e 16

4 Kapitalens fremvekst og den gkonomiske moderniteten...........ccecveeeviveeeceenecieecieeeecneennns 16
4.1 Overgangen fra naturgkonomi til markedsgkonomi..........ccccceevuerveiniennienncenvienncnnnen. 16
4.2 Den protestantiske etikk og arbeidets moral............ccoceeveriiiniiiniienienineeeeeeeee 16
4.3 Kapitalens I0ZiKK........coevuiiiiiiiiiiieiiiccieeceece ettt esre s see e sie e s saae s aae s s aae e s aae e s 17
4.4 Den gkonomiske rasjonalitetens fadsel..........ccocceirviiiriiiiiiiiiniiiiieceeeceee 17
4.5 Fra nasjon til SYSteIM.....c.uiiiiciiiieciieecciee ettt estre e e tae e e e aae e e e saaa e e sseaeesnnns 17
4.6 Kapitalens etiSKE AIV......ccccvuiiiiiiiiieiecciieeccctte ettt sree e s s rae e s e vaee e s e savae e e s s aaaeessnnneas 18
4.7 QRONOMIENS IMOTAL ..eeeeiiurreieeirieeeeiieeeerteeeeeeteeeeerteeeeeseeeeessseseessseeeessssseeesssseeesssseeennnns 18
4.8 ANAlytiSK refleKSJOMN...ccuuiiiiieeiieecieeceecee e et e e e sre e e ane e 18
4.9 Overgang til neste Kapittel........ccceeeiieieiiiiiiieceeceeee e 19

5 Demokratiets idéhistorie og den franske revolusjon.........ccccceevverveinvieniienneensienseeeeeeeeeee 19
[578 B 2w U s T3 03 0 T30 U LT RSRSSTR 19
5.2 OpPlySningens ProSJEKL.......c.couuiiiiiiieiriieiierteeteeteeee ettt sttt ereesae e 19
5.3 Montesquieu — Maktens deling.........ccccveieeoiieiieiiieeeeieeeccee e e vae e 20
5.4 Voltaire — Toleransens Kraft.........ccccooiiiiiiiiiiiiiiiiieeieeeeeeeeeeeeee e vevvaaeaneees 20
5.5 Rousseau — Folkets suverenitet og den sosiale kontrakt...........ccccceeevveeecrieeceeecreennen. 20
5.6 Den franske revolusjon — idéen blir handling............cccceeveiieeiiiiieciieniiecceeceeeeeee, 21
5.7 Et Nyt MENNESKESYN.....uiiiiiiieiiieiieccie ettt ettt seee e te e s sre e s ae e see e s sae s saeennnaanns 21



5.8 ANalytisk refleRSJOM.....uiiieiiieiieiiecteeeeee e et r e e 21

5.9 Overgang til neste Kapittel.........coceiiiiriiiiiiiiiiec e 22
6 Kapital og frihet: Den industrielle tidsalderen.............ccoceevieeviiiiniiinieniineeeeeeeeeeeene 22
6.1 Overgangen til maskinens Verden...........cocceeeeriieeniniiniientenieeeeeee e 22
6.2 LiberaliSmens 1Gfte.......c.civviiiiiiiniiiiicetcctcee ettt s s e aaeeane 22
6.3 Kapitalens eRSPanSjOn.........uuiiieciiieieciiieecciree et eecee e e esee e e s tae e e s s aae e e s s aaaee e s snnnas 22
6.4 Arbeiderklassens freMVEKST.......eiiiiiieiiieeciieeec ettt e cesaare e e e e esaannees 23
6.5 Staten SOM fOrNANALET..........ooiiiiiiiieieeee e e e e e eeeaes 23
6.6 Teknologi 0 tIdSANA........c.ceeeiiieiiieiieeteccee ettt sae e s ee e e e e ae e e sraeenns 23
(S D130 (o) o) (=T iy o U] =1 DU RS 24
6.8 Analytisk refleRSJOM.......ceeuiiiiiiiiieeeeee ettt 24
6.9 Overgang til neste Kapittel..........cooouieiiiiiiiiiiiii e 24
7 Kapitalens makt og demokratietS Srenser.........cccveeieciieeiieiiieeeecieee e 24
7.1 Den nye gkonomiens gjennombrudd...........cceeveeeriereiieiniieniienieeeeeeeeeeeeeene 24
7.2 Keynes 0g velferdsstatens idé............eeeueeieiieeeiieeeiieceieeccieeeere e e e e eeeeseaeeeenreeesaeens 25
7.3 Kapitalens globaliSEring........c.cecvueieiieeiiieeeieecieeecte ettt eete e e seae e ae e s erae s aaeennnas 25
7.4 NYliberaliSmens €POKE. ......cueiecuieieiiieiieecieecctecete e eete et eesteesaeesereeesssaeesseeessaessssaens 25
7.5 Finanskapitalens dOminans..........ccceccieeevieeeiieieiiieesieeeeeeeeeeeceeseceeeesseesseeessseeesssnesnns 26
7.6 Demokratiets paradoks.........ceecueirierieiiiinienteeee e 26
7.7 Nyliberalismen og frihetens illusjon..........ccccceviiriiniinniiiiiiieeeeeceeeeeeeee 26
7.8 Kapitalens monopol Pa frINet.......cccuiicciiieciiecieececce e 27
7.9 Fra nyliberalisme til gkonomisk populisme............cccecuerriuiiiniiiiniiienniiinieereeceeeeeee, 27
A TN T 105 1103 0 000 8 00411 10 ) SO 28
7.11 Kapitalens kulturelle makt..........cccoueeeeieiiiiiieiieecrcccee et 28
7.12 DEMOKIAtIELS GIENMSET ... .ueeieuvieeeeieeeiieeeieeeireee e eeeteeseteeeseeeessseesseeessseessssesssseessssesnnses 28
7.13 Analytisk refleRSJOn. ....ccoovuiiiiiiiiie e 28
7.14 Overgang til neste Kapittel.........ccocooiiiiiiiiiiiiiie e 29
8 Kapitalens nye territorium: bolig, mat og natur.........ccccceeeeeiiiiniiniiiiiieeeeeeeee 29
8.1 En ny fase av kapitalens eKSpansjon..........ccecccuieeieciiiiiiciiieeccciee e 29
8.2 Boligmarkedet — hjemmets forvandling...........ccccccveeeeeiiiiiieciiieiccieeeccceee e 29
8.3 Matens gkonomi — kapitalens kontroll over det ngdvendige...........ccccuveeeeeeurreeennnnns 30
8.4 Naturen som Kapitalens SiSte SIremnSE.......ccvirvreeerreeerieeeeiieeeeieeesireeeereeeeeseeesseesssseennns 30
8.5 Den norske modellen i mate med global kapital............cccceeeeiuieneiiiicieeieeccieeeeee. 30
8.6 Kapitalens moralgKOnOmMi..........ccecueeieiiiirriiniinieeieeeetest ettt 31
8.7 Analytisk refleRSJOn. ...c..coeuiiiiiiiiiiee e 31
8.8 Overgang til neste Kapittel........cooccoeiiiiiiiiiiiieeeeee e 32
9 Kapital, overvakning og teknologiens makt..........ccccceeveeeciieeeiiieeeiieeeeiieeeieeeereeeeveeeeaee s 32
9.1 Den digitale revolusjonen — en ny form for gkonomi........cccccceeeevueerrieerenieennsieensieeennns 32
9.2 OvervakningskapitaliSIMEN. .......ccveecuiiiiiiieecieeceecce ettt e e e are e re e e ae e eeas 32
9.3 Algoritmisk styring og demokratietS €roSjomn.........cccueeecieeeereeccieeeieeeeee e creeeeve e 33
9.4 Digitalt arbeid og algoritmisk makt.........ccccceeeeeuieeiiiiiiciiiecieecceeeeecee e 33
9.5 Makt uten ansikt — Foucaults blikk i den digitale tid..........cccceevueeeecriinevienciieeieenee, 34
9.6 Kapitalens makt og statens rolle — kontrollens allianse...........cccceceeevieinvieeniienncnnennns 34
9.7 Fra arbeid til algOritme........c.ceeeuiiiiiiiiiieiieecteeee e 34
9.8 Data som eierskap 08 MakKt.........ccoeciiiiieiiieiciieecctee e e er e e aae e e 35
9.9 Teknologiens etiSKe tOMIOM........ccuuiiiiieiiiiiiieieeeeccee e e e cea e e aae e e e 35
9.10 Demokratiets utfordring i informasjonsalderen............cccoeeeeeeeeiieecciieeccieecieeeieeens 35
9.11 ANalytisk TefleRSJOM.....uiiiciieeiiecieecceece et e ee e e re e e ae e e e e e e raeenans 35
9.12 Overgang til neste Rapittel.........cccoveeeiiiiieiiiiciecceecceeccee et ene e 36
10 Kapital, kontroll og trygghetens politikK...........ccoceeriiriiiniiiniiiiiinieeeceeeeeeeeeeeeee 36
10.1 Trygghet som politisk valuta..........ccccceeiiiiiiniiiiiiie e 36



10.2 Staten i Kapitalens SPEil......c..ceccuiiieciiiiiiiieieceee et 36

10.3 Den administrative staten — styringens maskineri.........cccceeoeeeeviiereineeeciieescneescnneenns 37
10.4 Trygghet som overvakningens drivkraft...........ccoceeveriirniinnenninieceeeeeeeeeeeee 37
10.5 Kontroll og konsensus — den stille autoritarismen..........ccceccueervvieeriieeeneeesseeeninennns 37
10.6 Den politiske gkonomien i trygghetens tidsalder.........cc.cccceevieenviiiinvienniiennnieennneen. 38
10.7 DemoKkratiets dilemma.......coooovuueieiiiiiiieeeeeecceeccceree e e 38
10.8 Etisk refleksjon — frihetens Pris........cccceeeeieeeeieecciieceeeeccte e 38
10.9 ANalytiSK OPPSUMIMETING........veiiiiieeieeeiieieiteeecteeeieeeeteessaeeeeaeessseeessseeesssesssseessssasnns 39
10.10 Overgang til neste Rapittel.........ccoieeeiiireiiiiiieeccieecceeecee e 39
11 Demokratiet i grenseland: ansvar, handling 0g hap........cccccoeveiviiniiiniiniinerieeeeeene 39
11.1 OVETZANZENS AlVOT....coiuiiiiiiiiiiiieieetee ettt ettt e et et e s s e s e e e neas 39
11.2 Demokratiets etiske runnlag..........ccoccueeeeiiiiiiiiiniiiinieiecceeee e 39
11.3 Menneskets ansvar — fra forbruker til deltaker.............cccoeeieiieiiiiicciieicieecceeeee, 40
11.4 Handlingen Som motStand.........ccccccuieiieiiiiieiciieecccteecciee e esne e ere e e e e e e 40
11.5 Tillit — demokratiets skjulte GKONOMI.......c.ueeiieiiiiiiiiiiiiiiecceeece e 40
11.6 HAp SOm POlitiSK KAtE@ZOT . .ccuueeeeiieieiieeeiiecieceiteeee ettt e e e e e 41
11.7 EN DY DUMANISINE. ...c..eviiiiiieiieciecceccteee ettt te e te e s ve e s e e s ae e e aa e s saessnaeeennas 41
11.8 Analytisk refleRSJOM.....cooieeiiiiiiieeeet ettt 41
11.9 Overgang til — Fremtidens anSVar..........ccccceevieevieerieriienienteeieeeeee et 42
12 Den kunstige kapitalen: intelligens, makt og menneskets rolle.........cc.ccceeevverrvreervuennnnenne 42
12.1 En ny fase i kapitalens hiStorie..........coeeuiiiieoiiiieiiiecceeecceeee e e 42
12.2 Intelligens som iNfrastruktur..........cooovieiiiiiiiccceeeee e 42
12.3 GKONOMIENS MELAIMOTTOSE. ...cciiiiiuriiieeiieieiteeeeeeeeeerrrreeeeeessarreeeeeeessssseeeeeeesssssseeeeenns 43
12.4 Kunstig intelligens og demokratisk suverenitet..........cccccvveeeieeeciieecieeeceeecieeeceeeenee, 43
12.5 Etikken i den intelligente gKONOMIEN.........ccceeeciieeieieiiieceecceeece e 43
12.6 Mennesket i MasKinens SPeil.........coccuieeeiiieiiiiiiiiieiieecieeereccee et re e sae e 44
12.7 KUNNSKapens fOrvitring.......ccccvueeeieiiiiieiienieccieceie et esseeseeessve e s e e s saaessaessseeessane s 44
12.8 Den norske konteksten — teknologisk fornuft og demokratisk ansvar..................... 44
12.9 Human teknologi — en Vel VIAETE........ccccuvieieiiieeeiiieccieeccciee e eeevee e eeee e e e e 44
12.10 AnalytiSK OPPSUMIMETING.....ccvviiiiiiiiieeieiireeeecteeeeecrreeeeetreeeeeereaeeeseraeeesssssneeesnnsens 45
12.11 Overgang til neste Kapittel........coooviiiieiiiiiiiiiieececece e 45
13 Kapital og klima: gkologisk gkonomi og den moralske grensen..........ccccceeeerveercuernneennen. 45
13.1 Innledning — en ny Virkelighet..........c.coocuiiioiiiecieeeeeeeece e 45
13.2 Pkonomiens natur — fra ressurs til relasjon..........cccecueeeeieeciiieiiiciieeceecee e, 45
13.3 Kapitalismens Klimaparadoks..........ccccceeeruiercieiiieinieiniieceeccreesee e eseeeesee e ee e 46
13.4 Qkologisk gkonomi — et nytt tankesystem.........ccccceeveeriiiniiiniinniiiniiieeeeeeeee 46
13.5 Naturen Som etisk KategOTi......cueeeeeeiuiieieiiieecccteeeccree e aa e e 47
13.6 Oljestatens dilemIma.........c.ceeieeiiiiiiiiieecceecccee e e e e eeae e e va e e e naees 47
13.7 Markedets gronnvasKing.........ccccceeeevieiieiiiieiiiiiieeccccree e eeeee e sare e e s aa e e s e anees 47
13.8 @konomisk ansvar som moralsk modenhet........cccocuvveeiieeiinieiiiiiiiiiieeeeceereeeeeeene 47
13.9 Mot en ny samfunnsKONITaKL........c..cecieieiiieiiieeiiecciecceecee e 48
13.10 AnalytiSK OPPSUMIMETING.......cccutiriiriiiriiinieniterteete et eeteeste et estessseestesseessseesasenas 48
13.11 Overgang til neste Kapittel........ccooviiriiriiiniinee e 48
14 Kapitalens siste spill: staten, markedet og menneskets ansvar.........cc.cccceeevereveeernneeennne 49
14.1 EN Ny MaRESITUKEUT ...ttt e e ae e s e re e e e aaaeeenes 49
14.2 StAtEIN SO INVESTOT .. .uuueeeieiiiiiiieeieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeraararrarerreereeeeeeeeeeeeeeeeesessssssssssssssssnnes 49
14.3 Markedets triumf — 0g tOmMhet.........cccuvieiiieiieeeececeeee e 49
14.4 Den poStPOlitiSKE STATEN.......eeiciiiciieeiieccie ettt eree e ae e te e e e e e ra e e saeeennas 50
14.5 @konomiens KoloniSering av Sjelen.........ccueccveeeviieeeiieeciieecieeecee e eee e 50
14.6 @Okonomiens kolonisering og medikaliseringens logikk.........c...ccoeceerverniinnenniennnen. 50
14.7 Byrakratiets paradoks i den nordiske modellen...........ccccceeveiriieiniieincieinnieceieeenne, 51

6



14.8 Byrakratiets paradoks — frihetens forvaltede form.........cc.ccceeevieeecieiecieeciieccieenee, 51

14.9 ANalytisk refleRSJOM. ... .uiiiuiiiiiecieeeeeeeeee et e 52
14.10 Medikaliseringens gkonomi — nar kroppen blir marked...........cccccceecveriiinninnncnne. 52
14.11 AnalytiSKk OpPSUIMIMETING.......cciiiiiiriiiiiiieieiieeeieeerte et eeseeesreesseeessaeesseesssseesssaesnns 53
14.12 Maktens nye form — fra gkonomi til informasjon...........ccceeeevveeeeecciiieeccciiee e, 53
14.13 Det etiske VAKUUMET.......coooiieeeeeeee et e e 53
14.14 Ansvar SOmM MOtMAKL........coiiiiiiiiiiiiiiiiieeeeccccccccccccrre e cee e e e eee s 54
14.15 NOTZE 1 KIYSSPIESSEL...ueeicuiiieiieieiieeiieecteeccte et e eete et e e steesaeeeeeeessraeesssee s saessnsaens 54
14.16 En ny samfunnsSmOTral..........ccccueieiiieiieeiieecieeeieeccieeeceeesee e teessaeesseessaeesaeesssaeenns 54
14.17 Analytisk OpPPSUMMETING.......cevviiiiiirieiiterieeieeteet ettt ettt saees 55
14.18 Overgang til Kapittel 15....ccccueiiiiiiiiiiiiieecieeete ettt ete e ee e sre e s seaeeeane 55
15 Kildene i lys av tiden: Fordypning og refleksjon.........cccccevrieinciiirniinnieinieenieeceeeeeeee 55
15.1 FOrmAl 0Z SEASTEA.......ccoviieiieeciieciieccieeectee ettt et ee e e cae e e tae e s ere e e aeesseeeesseeensaaenns 55
15.2 Kunnskapssyn 0g MEtOdE.......ccccuieieeiuiieeiiiieeiieeceeeeeecteeeeeteeeeeseaeeeseaeeesessaesssnvseesnns 56
15.3 Global kapital, nasjonalt demokrati..........cccceeeeuiiiiiiiiiiiiiiiicieecccee e, 56
15.4 FOrtolkningens TOlle.........cccuiiiiiieeeiieecieecieeccte et ee e tae e s e e e teeesee e s aae s naae s 57
15.5 Kritisk teori og demokratisk forankring..........ceccueeecieeeiieieiieseiieeceeeeceeeeveeeeveeeans 57
15.6 Avslutning — Frihetens arkiteRtur.........ccocvuiiieiieiiiieeececeeceeeee e 58
15.7 Begrensninger 0g Apenhet.........ccccoouiiiiiiiiniiiiiieeteeee ettt 58
15.8 Avsluttende refleRSJomn.......cocuiiiiiiiiiiirieeieeee e 59
15.9 KIIAENE....eeeeeeeeeeeeeeee ettt e e ettt e e e e e e eabaae e e e eeeasasaeeeeeeesssssaseeeesensssnsaeeennn 59
15.9.1 Adam Smith — Kapitalismens moralske paradoks..........ccccceevveeieccvieencineennen. 60
15.9.2 John Maynard Keynes — @konomi som samfunnsansvar...........c.ccceeeveerruvernnne. 60
15.9.3 Karl Marx — Arbeid, fremmedgjering og kapitalens tvang...........cccceeevveeennenn. 60
15.9.4 Karl Polanyi — Samfunnet som motKkraft..........ccccecoveieiierciiieiieeciieeeeecieee, 60
15.9.5 Jean-Jacques Rousseau — Frihet, fellesskap og folkets suverenitet................... 61
15.9.6 Konfucius — Moralens sosiale orden............ccceeeecuveeeeeiiieeecciieeeeecieee e 61
15.9.7 Jiirgen Habermas — Kommunikasjon og demokratisk legitimitet.................... 61
15.9.8 Shoshana Zuboff — Overvakningskapitalismen og den digitale makten........... 62
15.9.9 Thomas Piketty — Ulikhetens struktur og kapitalens tilbakekomst.................. 62
15.9.10 Amartya Sen — Frihet SOm eVNe..........ccoieiiiiiiiiiiieieciieecceee e 62
15.9.11 Hannah Arendt — Politikk, handling og menneskelig ansvar...............ccc........ 62
15.9.12 Rabindranath Tagore — Humanisme uten grenser..........ccccceeeeveeecveeecveeesveennne 62
15.9.13 Francis Sejersted — Den regulerte frihetens dilemma............ccccccveeeeviencnnennne 62
15.9.14 Einar Gerhardsen — Fellesskapets praktiske arkitekt........c..cccceevveeeviiercuennnnenn. 63
15.9.15 Rune Slagstad — De nasjonale strateger og demokratiets arv...........ccccceenee. 63
15.9.16 Friedrich von Hayek — Frihetens paradoks..........cccccceeevuiieievieecccieecccieeeeceee. 63
15.9.17 Milton Friedman — Markedets moral.........ccoooeeeoiiiiiiiiiiiieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeees 63
15.9.18 MAGA-bevegelsen — Frihet som identitet..........cccceeeeiiieiiiieiiiiiieieiieeecieeeee 63
16 Litteratur O IeferanSEr . ....cuuiiiiiiieiieeeieecctee ettt e eere e tee e e teeesveeesbeeesssee s saeessssaeenssaens 64
16.1 PIIMEETKILACT ... eveeeieiiieeeeeiee ettt eeeaaar e e e e ceeabaseeeeeeesssnnseeeeens 64
16.2 Sekunderkilder og samtidige tOlKNIiNgeT.........cccceervuirriieriiiniiiieeteeeeeeeee e 64
16.3 Filosofiske og humanistiske referanser...........ccecveeevieeeeiiiencieensiieesieeecieeeseeeesneens 65
16.4 Supplerende samtidige analysSer 0g €SSaYs........ccevuerrerrierrierseeniienieenreeneeeseeeeeeeees 65
17 Etterord — Tankens SIiTKEL.........coioeiiiriieeieeceeee ettt eeenreee e e e eeeenraaeeeeeeennns 65
17.1.1 Avsluttende avsnitt — Demokratiets mulige fornyelse..........cccccuveeeeecirieeiennnnenn. 66



Demokratiet ble fadt av en tro pa menneskets evne til selvstyre, men i var tid synes
kapitalens sprak a ha tatt over politikkens moral. Frihet forstatt som autonomi, kapital
som maktens sprak, og demokrati som samfunnets moralske rom. Det er i spennet mellom
disse tre begrepene at var tids idékonflikt utspiller seg.

1 Metode og teoretisk tilnzerming

1.1 Bakgrunn og formal

Dette kapittelet redegjor for hvordan arbeidet er blitt til — hvilke teoretiske retninger og
metodiske valg som ligger til grunn, og hvordan kildene brukes som utgangspunkt for
analyse og refleksjon.

Formalet er 4 undersgke hvordan kapitalens utvikling har pavirket demokratiets struktur
og verdigrunnlag, sarlig i norsk og vestlig kontekst. Arbeidet sgker & forsta
sammenhengen mellom gkonomiske krefter, sosiale institusjoner og menneskets moralske
orientering.

Fremgangsmaten er kvalitativ, teoretisk og idéhistorisk. @konomiske, filosofiske og
sosiologiske perspektiver settes i sammenheng for a belyse hvordan kapital, makt og
demokrati utvikles og virker sammen i moderne samfunn.

Kildene brukes ikke som empiriske data, men som tankeverktoy — intellektuelle posisjoner
som gjor det mulig & se monstre mellom gkonomiens logikk og samfunnets etiske
grunnlag.

Malet er a forsta hvordan kapitalens prinsipper griper inn i politikk, moral og kultur, og
hvordan menneskets frihet formes i dette spenningsfeltet.

1.2 Teoretisk og faglig rammeverk

Arbeidet hviler pa fire teoretiske sgyler som sammen danner et tverrfaglig perspektiv pa
forholdet mellom kapital, makt og demokrati:

Retning Hovedkilder Hovedbidrag
Okonomisk teori Adam Smith, Karl Ma'rx, John Forklar.er kapitalens struktur,.

M. Keynes, Thomas Piketty dynamikk og maktkonsentrasjon.
1dé- og politisk filosofi sgﬁifguﬁla\:{)c;rrl’;elzg}lg;:ﬂs grllr1 r?sg;krahets normative og etiske
Sosiologisk og Weber, Polanyi, Bourdieu, Viser hvordan makt og kapital
kulturell teori Foucault, Beck, Bauman manifesterer seg sosialt og kulturelt.
Norsk Sejersted, Slagstad, Gir historisk og empirisk forankring i
samfunnstradisjon Gerhardsen den norske modellen.

1.3 Analytisk fremgangsmate

Metoden er kvalitativ og fortolkende, forankret i en hermeneutisk forstaelse av samfunn og
mening.



Kildene analyseres ikke for hva de beviser, men for hva de viser — tankemeonstre,
metaforer og verdiforstaelser som preger ulike samfunnsformer.

Forstéelsen utvikles i en kontinuerlig vekselvirkning mellom del og helhet: mellom
historiske hendelser, teoretiske begreper og samtidens utfordringer.

Teorier fra ulike epoker — fra Marx til Zuboff — settes i dialog. Denne samtalen mellom
ideer utgjor selve analysen.

I stedet for & sgke én forklaring undersgkes hvordan ulike tradisjoner kaster lys over
hverandre:

gkonomiens sprak om verdiskaping, politikkens sprak om frihet og moralens sprak om
rettferdighet.

Arbeidet kan beskrives som en syntese av idéhistorie og samfunnsanalyse.

Det essayistiske grepet — en reflekterende og sammenvevende skriveméate — brukes bevisst
for & skape sammenheng mellom teori og virkelighet.

Dette er ikke et avvik fra vitenskapelig metode, men en form for kvalitativ fortolkning der
resonnementet er hovedredskapet.

1.4 Kildenes anvendelse

1.4.1 Klassiske skonomer — kapitalens fodsel

Adam Smith og Karl Marx representerer to grunnleggende forstaelser av kapitalens natur.
Smiths The Wealth of Nations la grunnlaget for den liberale tradisjonen og troen pa
markedets selvregulering, mens Marx’ Kapitalen beskrev kapitalen som et sosialt
maktforhold som former bade arbeid og samfunn.

De danner dermed prosjektets teoretiske spenn — mellom kapitalens frigjerende og dens
undertrykkende potensial.

1.4.2 Den sosiale forankringen — fra Weber til Polanyi

Max Weber og Karl Polanyi viser hvordan gkonomien alltid er sosialt og kulturelt innvevd.
Weber beskrev kapitalismens «and» som et moralsk prosjekt, mens Polanyi viste hvordan
frikoblingen av markedet fra sosiale rammer forer til krise og fremmedgjoring.

Der Marx beskrev systemets tvang, viser Polanyi hvordan samfunnet stadig forsgker &
gjeninnbinde markedet.

Disse perspektivene ligger til grunn for analysen av etterkrigstidens «demokratiske
kapitalisme» — et kompromiss mellom frihet og trygghet.

1.4.3 Den idéhistoriske arven — frihet, makt og moral

Rousseau, Montesquieu og Voltaire utgjor tre sgyler i demokratiets idégrunnlag:
* Rousseau — folkets suverenitet og moralsk frihet,
* Montesquieu — maktfordeling og rettsstat,

* Voltaire — ytringsfrihet og toleranse.



I moderne form viderefores disse av Habermas og Rawls, som gjeninnferer kommunikativ
rasjonalitet og rettferdighet som kjerneverdier.
Slik danner de grunnlaget for dreftingen av humanistisk demokrati i verkets siste del.

1.4.4 Den norske modellen — den regulerte kapitalismen

Francis Sejersted, Rune Slagstad og Einar Gerhardsen viser hvordan den norske
etterkrigsmodellen ble et kompromiss mellom markedets effektivitet og sosial
rettferdighet.

Sejersted beskrev «demokratisk kapitalisme» som et system av forhandling og balanse,
mens Slagstad dokumenterte hvordan «de nasjonale strateger» formet en styringskultur
basert pa ansvar og tillit.

Gerhardsens taler og praksis uttrykker denne kulturen i handling — et forsgk pa a forene
gkonomisk vekst med sosial verdighet.

1.4.5 Nyliberalismens gjennombrudd — fra stat til marked

David Harvey, Naomi Klein, Thomas Piketty og Yanis Varoufakis viser hvordan kapitalens
logikk etter 1970 trengte inn i politikk og hverdagsliv.

Harvey analyserer nyliberalismen som politisk prosjekt, Klein avslerer hvordan kriser
brukes som sjokkdoktrine,

Piketty dokumenterer den gkende ulikheten, og Varoufakis viser hvordan finansmakt
undergraver demokratisk selvstyre.

Sammen beskriver de den «stille revolusjonen» som har flyttet makt fra politikk til
gkonomi.

1.4.6 Teknologi og makt — nye former for kontroll

Shoshana Zuboff, Michel Foucault, Ulrich Beck og Zygmunt Bauman belyser den digitale
epoken.

Zuboff beskriver overvakningskapitalismen — hvordan erfaring blir rastoff for profitt.
Foucaults begrep om biopolitikk viser maktens overgang fra tvang til selvdisiplin.

Beck og Bauman tydeliggjor hvordan frykt og flytende tilhgrighet preger senmoderniteten.
Til sammen viser de hvordan maktens natur endres — fra synlig autoritet til usynlig
algoritme.

1.4.7 Humanistiske korreksjoner — etikken og menneskets plass

Habermas, Rawls, Amartya Sen, Martha Nussbaum og Hannah Arendt danner den etiske
motvekten.

Habermas ser demokratiet som en samtale mellom likeverdige borgere.

Rawls knytter rettferdighet til rimelighet.

Sen og Nussbaum viser at frihet krever faktiske muligheter, ikke bare valg.

Arendt minner oss om at politikk er et rom for handling og menneskelig narveer.

Disse ideene utgjor grunnmuren for Del 4 — om humanistisk demokrati og ansvar.

10



1.5 Helhetlig refleksjon

Kildene brukes tverrfaglig fordi kapitalens og demokratiets problemstillinger ikke lar seg
forstd innenfor ett fagfelt.

@konomi, sosiologi, filosofi og historie danner et helhetlig system der mennesket bade er
akter og objekt.

Retning Hovedkilder Bidrag i analysen
@konomisk teori Smith, Marx, Keynes, Piketty Xlllfierﬂrlfgapltalens struktur og

1dé- og politisk filosofi Rousseau, Montesquieu, Voltaire, Gir demokratiets etiske og

Habermas, Rawls normative grunnlag.
Sosiologisk og kulturell Weber, Polanyi, Bourdieu, Beck, Forklarer maktens sosiale og
analyse Bauman kulturelle uttrykk.
NOI‘S.k.hIStOI‘ISk Sejersted, Slagstad, Gerhardsen Gir emplrlsk og nasjonal
tradisjon forankring.

1.6 Fortolkning og begrensninger

Prosjektet sgker forstaelse snarere enn empirisk bevis. Det bygger pa fortolkning, ikke pa
ngytralitet — en erkjennelse av at enhver samfunnsanalyse er preget av stasted og verdi.

Kildene brukes som samtalepartnere, ikke som autoriteter:
Marx som sosial analytiker, Smith som moralfilosof, Habermas som demokratiets
praktiske forsvarer.

Denne tilneermingen plasserer arbeidet i tradisjonen for kritisk samfunnsanalyse, der
refleksjon i seg selv er en form for handling.

Malet er ikke & levere et endelig svar, men a apne et rom for tenkning om hvordan kapital,
makt og demokrati kan forstas — og fornyes — i var tid.

1.7 Avslutning

Metoden i dette prosjektet bygger pa en helhetlig lesning av samfunnstenkning fra
opplysningstiden til var digitale samtid. Ved & sette gkonomiske, sosiale og filosofiske
teorier i samtale, vises at var tids kriser — ulikhet, fremmedgjering og demokratisk
utmattelse — ikke er nye fenomener, men moderne uttrykk for gamle sporsmal:

Hvordan fordeles makt?
Hvordan bevares frihet?
Hva betyr rettferdighet i et samfunn styrt av kapitalens logikk?

Metodekapitlet er derfor mer enn en teknisk redegjorelse — det uttrykker prosjektets
overordnede tanke: at kunnskap, etikk og kritisk refleksjon fortsatt er demokratiets
viktigste ressurser, og at litteraturen, historien og filosofien forblir vart felles kompass i
meotet med fremtiden.

11



2 Kapital, makt og samfunnets grunnspoersmal

2.1 Bakgrunn og motivasjon

Denne studien springer ut av et gnske om 4 forsta hvordan gkonomiens logikk har trengt
inn 1 demokratiets strukturer — ikke bare som gkonomisk mekanisme, men som kulturell
og moralsk kraft. I lapet av de siste tidrene har forholdet mellom kapital og samfunn
endret seg radikalt. Kapitalen er ikke lenger primaert knyttet til produksjon, men til
eierskap, informasjon og kontroll.

Der de klassiske gkonomene sa kapitalen som et middel til vekst og velstand, har den i dag
blitt en styrende kraft i seg selv — et system som former vare livsbetingelser, vare
institusjoner og var forstaelse av frihet. Denne utviklingen utfordrer demokratiets
grunnidé: at makt skal springe ut av fellesskapet, ikke akkumuleres i lukkede gkonomiske
strukturer.

I var tid har denne forskyvningen blitt tydelig pa flere plan. @konomiske beslutninger tas i
gkende grad utenfor politiske arenaer, i finansmarkeder og teknologiske plattformer som
ikke star til ansvar for fellesskapet. Digitaliseringen har samtidig gjort kapitalens logikk
mer usynlig — ikke som industriell makt, men som datainnsamling, algoritmisk styring og
kommersiell kontroll over oppmerksomhet og informasjon. Dermed blir spersmalet om
frihet ikke bare et politisk eller gkonomisk tema, men et eksistensielt: hva vil det si & vare
et fritt menneske i et samfunn der menneskelig verdi méles i markedslogikk?

Samtidig har troen pa demokratiet som moralsk fellesskap svekket seg. Tilliten til politiske
institusjoner synker, mens gkonomiske narrativer — konkurranse, effektivitet, vekst — har
blitt samfunnets nye moral. Dette viser seg bade i sprak og praksis: i styringsreformer,
utdanningspolitikk og offentlig forvaltning. Nar markedets prinsipper blir méalestokken for
menneskelig verdi, fortrenges demokratiets etiske grunnlag: rettferdighet, solidaritet og
ansvar.

Denne studien skriver seg inn i en voksende tradisjon av kritiske analyser av kapitalens og
demokratiets gjensidige avhengighet. Arbeider av tenkere som Karl Polanyi, Jiirgen
Habermas, Thomas Piketty og Shoshana Zuboff har pa ulike mater pekt pa hvordan
gkonomiens selvforstaelse har lgsrevet seg fra samfunnets moralske rammer. Samtidig
finnes det i norsk sammenheng en sarstilling: etterkrigstidens "demokratiske kapitalisme'
bygget pa kompromisser som i dag star under press. Det er her dette prosjektet finner sitt
ankerfeste — i gnsket om & forsta bade den historiske utviklingen og den etiske
betydningen av kapitalens innflytelse pa demokratiet.

Frihet som autonomi, kapital som maktens sprak, og demokrati som samfunnets moralske
rom. Studien tar derfor utgangspunkt i en uro som er bade politisk og menneskelig: Hva
skjer med demokratiet nar markedet blir samfunnets moralske sentrum? Kan frihet
overleve som verdigrunnlag nar gkonomisk rasjonalitet definerer menneskets verdi?

Disse sparsmalene leder frem til studiens kjerne: hvordan kapitalens utvikling utfordrer
demokratiets struktur, verdi og legitimitet

12



2.2 Problemstilling

Hovedspersmalet som danner utgangspunktet for arbeidet, er hvordan kapitalens utvikling
har pavirket demokratiets struktur, verdi og legitimitet. Mer konkret sporres det:

* Hvordan har kapitalens logikk endret samfunnets maktforhold og institusjoner?

* Hyvilke ideer ligger bak overgangen fra sosialt forankret gkonomi til finansialisert og
digital kapitalisme?

* Hvordan kan demokratiets etiske grunnlag styrkes i mote med disse endringene?

Med kapitalens logikk siktes det her til den underliggende rasjonaliteten i gkonomisk
tenkning — der verdiskaping og eierskap strukturerer bade handling og mening.

Disse spgrsmalene danner en rgd trad gjennom hele arbeidet. De belyses historisk,
teoretisk og normativt — ikke for & finne én sannhet, men for a forsta hvilke krefter som
former var samtid — og hvilke veier som fortsatt star apne.

2.3 Teoretisk og idéhistorisk ramme

For a kunne forsta samspillet mellom kapital og demokrati mé analysen vare tverrfaglig.
Okonomiske, filosofiske og sosiologiske teorier danner et samlet perspektiv der verdier,
makt og institusjoner forstas som deler av ett system.

Fire hovedtradisjoner ligger til grunn for denne tilnaermingen:
Retning Hovedkilder Bidrag

Adam Smith, Kar] Mar, John Forklarer kapitalens struktur,

Okonomisk teori Maynard Keynes, Thomas dynamikk og maktkonsentrasjon.
Piketty

P .re Rousseau, Montesquieu, Gir demokratiets normative og etiske
Idé- og politisk filosofi Voltaire, Habermas, Rawls grunnlag.
Sosiologisk og Weber, Polanyi, Bourdieu, Viser hvordan makt og kapital
kulturell teori Foucault, Beck, Bauman manifesterer seg sosialt og kulturelt.
Norsk . Gir historisk og empirisk forankring i
samfunnstradisjon Sejersted, Slagstad, Gerhardsen den norske modellen.

Disse tradisjonene leses ikke som isolerte teorier, men som samtalepartnere i en
hermeneutisk dialog.

Sammen representerer disse tradisjonene et mangfold av forstaelser av frihet, makt og
samfunn — som til sammen gjor det mulig a gripe kapitalens doble natur: bade frigjorende
og bindende.

Disse retningene leses ikke som isolerte disipliner, men som deler av et felles rom der
gkonomi, politikk og moral mgtes. Sammen viser de hvordan samfunnets verdier formes i
skjeeringspunktet mellom kapitalens logikk og demokratiets idealer.

13



2.4 Metodisk tilnzerming

Fremgangsmaten er kvalitativ og fortolkende, forankret i en hermeneutisk forstéelse av
samfunn og mening. Malet er ikke & bevise, men & forsta. Forstaelsen sgkes gjennom
fortolkning av sentrale tekster og idéhistoriske linjer, der begrepene frihet, verdi og makt
undersgkes i sin historiske og konseptuelle sammenheng.

Den hermeneutiske sirkel blir ikke bare et metodisk prinsipp, men ogsa et bilde pa selve
forholdet mellom kapital og demokrati — der delene (skonomiske praksiser) og helheten
(samfunnets verdier) stadig gjensidig former hverandre.

Kildene leses som uttrykk for tankemgnstre og verdiforstaelser snarere enn som empiriske
bevis. Gjennom dialog mellom ideer — mellom gkonomiens sprak om verdiskaping,
politikkens sprak om frihet og moralens sprak om rettferdighet — utvikles en helhetlig
forstdelse av samfunnets dynamikk.

Denne tilnzermingen gjor det mulig 4 belyse sammenhenger pa tvers av tid og fagfelt: Marx
og Zuboff, Rousseau og Habermas, Polanyi og Sejersted. Den er hermeneutisk i ordets
egentlige forstand: forstaelsen oppstar i vekselvirkningen mellom del og helhet, mellom
historisk arv og moderne virkelighet.

2.5 Den essayistiske formen

Sprakformen i dette arbeidet er bevisst valgt. Det essayistiske grepet — der refleksjon og
resonnement veves sammen — gjor det mulig & bevege seg mellom teori og virkelighet uten
a redusere kompleksiteten til modeller eller tall.

Den essayistiske formen kan dermed ogsa leses som et demokratisk grep: et forsgk pa a
apne tenkningen for nyanser og motstemmer, i stedet for & lukke den i systemer.

I stedet for a etterligne naturvitenskapelig presisjon sgker teksten etter mening,
sammenheng og etisk retning. Den teoretiske dreftingen blir slik ogsa en etisk handling —
et forsgk pa 4 holde tenkningen levende i en tid der samfunnets sprak stadig snevres inn til
teknokratiske termer.

2.6 Fraidé til samfunn

Innledningen markerer utgangspunktet for resten av arbeidet. Mélet er a vise hvordan
demokratiets fremtid henger sammen med kapitalens utvikling — ikke bare som
gkonomisk system, men som uttrykk for menneskelig forstaelse av frihet, verdi og ansvar.

I neste kapittel folger vi kapitalens idéhistoriske spor: hvordan den oppstod som
frigjorende kraft, hvordan den ble lgsrevet fra moralens rammer, og hvordan den til slutt
ble et system som former bdde samfunn og menneskesyn.

For & forstd demokratiets fremtid, ma vi forst forsta kapitalens vesen.

Kapittel 3 folger derfor kapitalens idéhistoriske utvikling fra produksjon til finans og data
— en bevegelse som samtidig viser hvordan demokratiets vilkar har endret seg.

14



3  De forste samfunnsformer og den politiske instinkten

3.1 Religionens gkonomi

De forste samfunnsformene var ikke bygget pa penger, men pa mening.
For kapital og marked fantes, var verdien bundet til det hellige. Religionen fungerte som
samfunnets forste gkonomi: et system for gjensidig forpliktelse, tillit og fordeling.

I jordbrukssamfunnene i Mesopotamia, Egypt og senere i antikkens bystater var gudenes
orden ogsa samfunnets orden. Offer, skatt og gave var ikke bare rituelle handlinger, men
sirkulasjon av ressurser. Den som ga, styrket fellesskapet; den som tok uten a gi tilbake,
truet balansen.

Slik ble tro og skonomi ulgselig forbundet. Tempelet var bade dndelig og materiell sentrum
— et sted for tilbedelse, men ogsa for lagring av korn, fordeling av arbeid og styring av
gjeld.

Prestene fungerte som de forste administratorer av overskudd, og deres kontroll over
fordeling ble kimen til senere former for stat og kapital.

Nar religionen lovfestet arbeid, gave og gjeld, ble moral og skonomi to sider av samme
system. Dette er religionens gkonomi: et tidlig uttrykk for hvordan makt organiseres
gjennom mening.

3.2 Den politiske instinkten

Mennesket er et sosialt dyr, men ogsa et maktvesen.
Selv for skrift og lov oppstod en form for politisk instinkt — evnen til & samhandle,
organisere og fordele roller innenfor gruppen.

Arkeologiske funn fra Catalhoyiik og andre tidlige neolittiske bosetninger viser at fortelling
og symbolikk var sentrale i organiseringen av fellesskapet — lenge for konger og stater
fantes. Samtidig viser nyere evolusjonsantropologi at evnen til sosial koordinasjon og
normdanning ligger dypt forankret i menneskets biologi.

Dette instinktet har en biologisk kjerne, men en kulturell form. Det viser seg i behovet for
hierarki, for anerkjennelse, og for & skape orden i fellesskapet.

Allerede i tidlige stammesamfunn var det ikke bare fysisk styrke som avgjorde makt, men
evnen til & fortolke og formidle mening — & si hvorfor fellesskapet ma handle.

Slik oppstar politikken for staten: som en praksis for samordning og fortolkning.
Lederen var den som forstod tegnene, historiene og gudene.

Denne sammenflettingen av fortelling og styring gjorde makten til et moralsk fenomen
lenge for den ble et juridisk.

Nar samfunnet vokste, ble dette instinktet institusjonalisert i kongemakt og presteskap.
Men det er fortsatt det samme meonsteret: makt legitimeres gjennom fortellinger om
fellesskapets beste.

15



3.3 Eiendom, hierarki og fordeling

Overgangen fra nomadisk til bofast liv forte til en ny sosial logikk.

Eiendom — jord, buskap, redskaper — ble et mal for kontroll og status.

Arbeidets frukt kunne na lagres; det som tidligere var felles, ble gradvis gjort til noens
eiendom.

Arkeologiske funn fra yngre steinalder viser spor av inngjerdinger og lagringshus — de
forste tegnene pa privat eiendom. Denne utviklingen skapte bade velstand og ulikhet.

Hierarkier vokste frem, og samfunnets skonomiske struktur ble speilet i det religiose:
gudene ble mektige eiere, og kongen deres forvalter.

I de tidlige jordbrukssamfunnene i Mesopotamia og Nildalen ble jorden registrert og
fordelt gjennom tempelets og kongens administrasjon.

Eiendommens idé forandret ogsa menneskets selvforstaelse.

Den som eide, ble ikke bare rik, men moralsk ansvarlig. Eiendom ble synonymt med orden,
ansvar og verdighet.

Dermed oppstod en kobling mellom rikdom og rett — en idé som skulle forbli
grunnleggende for vestlig tenkning om makt, moral og orden.

3.4 Fra gave til marked

Gavens logikk var opprinnelig grunnlaget for sosial sammenheng. A gi var 4 binde seg til
fellesskapet. Men med tidens gang ble gaven erstattet av bytte, og byttet av handel — en
utvikling som gradvis gjorde verdi malbar.

I det gyeblikk verdien fikk en malbar form, oppstod markedet.

Der religionen hadde garantert tillit giennom guddommelig orden, skulle markedet na
gjore det gjennom pris og kontrakt.

Dermed ble tillit flyttet fra mennesker til systemer, fra moral til mekanisme.

Denne overgangen — fra moralsk forpliktelse til gkonomisk rasjonalitet — er en av de mest
grunnleggende i menneskets historie.

Den apnet for vekst og innovasjon, men ogsa for en ny form for fremmedgjoring. Nar verdi
kunne males, kunne ogsa mennesket males. Kanskje ligger var tids paradoks nettopp her:
at systemet som frigjorde oss, ogsa gjorde oss malbare — og dermed mindre frie.

3.5 Analytisk perspektiv

Dette kapittelet bruker de tidlige samfunnsformene som et analytisk speil for var egen tid.
Det viser hvordan kapitalens logikk ikke oppstod plutselig, men vokste fram gjennom
lange historiske prosesser — fra religionens gkonomi til markedets moral.

Ved 4 lese de forste gkonomiske strukturene som kulturelle fortolkninger av makt, blir det
mulig a se kontinuiteten i var tids skonomiske ideologi.

Markedet i dag fungerer pd mange mater slik tempelet gjorde tidligere: som et sted der
verdi blir skapt, legitimert og fordelt.

Slik belyser analysen et sentralt poeng i denne studien: @konomien er aldri bare et teknisk
system, men et uttrykk for menneskets behov for orden og mening.

16



3.6 Komparativ refleksjon

Nar vi sammenligner de store sivilisasjonene — Europa, Afrika, Asia og Midtesten — ser vi
at maktens grunnstruktur sjelden har vaert tilfeldig. Den har alltid vart forankret i en
kosmologi, et verdensbilde som gav samfunnet bade retning og mening. Herskere og
institusjoner sgkte ikke bare makt, men ogsa legitimitet i det hellige: i guder, i naturens
orden, i forfedrenes dnder. Uten et slikt kosmologisk anker risikerte makten a fremsta som
tom, og derfor har selv de mest jordiske maktformer sgkt & helliggjore seg selv.

I Europa vokste det tidlig frem en spenning mellom den &ndelige og den verdslige makten.
Pavens og keiserens rivalisering ble ikke bare et politisk spersmal, men et uttrykk for en
dypere dualisme: skillet mellom kropp og sjel, jord og himmel, stat og kirke. Denne
todelingen ble etter hvert en av Vestens grunnfortellinger, og la grunnlaget for
sekulariseringen. Sekulariseringen ble pa sin side et frigjoringsprosjekt — en vei ut av
dogmenes og kirkens autoritet. Men frigjeringen hadde en pris: da religionens rammer
bregt sammen, mistet ogsa gkonomien sin moralske forankring. Kapitalen ble fri, men
frihet uten mal blir lett til drift. Den moderne markedsgkonomien ble derfor et nytt
trosunivers — uten guder, men med sin egen absolutt: vekst.

I mange asiatiske og afrikanske tradisjoner tok maktens hellighet en annen form. Der ble
herskeren ofte forstatt som en forlengelse av kosmos selv. Keiseren i Kina var Himmelens
senn, ansvarlig for & opprettholde balansen mellom menneske og natur. I flere afrikanske
samfunn var kongen et bindeledd mellom de levendes verden og forfedrenes ander — en
vokter av fellesskapets harmoni. Her fantes ingen skarp grense mellom det andelige og det
politiske, mellom mennesket og naturen. @konomi, etikk og tradisjon var vevd sammen til
et felles stoff; rikdom ble forstatt som del av en sosial orden, ikke som et individuelt mal.

Disse ulike verdenssynene har etterlatt dype spor. I Vesten har sekulariseringens arv gitt
oss individets frihet, men ogsa en stadig svakere folelse av fellesskap. I andre kulturer har
samfunnet beholdt sterkere band til tradisjon og moral, men ofte pa bekostning av
personlig autonomi. Det finnes ingen ren vei mellom disse ytterpunktene — bare ulike
mater 4 balansere mellom frihet og ansvar, mellom makt og mening.

I dag motes disse historiene i den globale gkonomiens virkelighet. Kapitalens logikk er blitt
universell, men dens kulturelle rotter er fortsatt mangfoldige. Markedet krever effektivitet,
vekst og konkurranse, men i mgte med samfunn der verdien av fellesskap og andelig
balanse star sterkt, oppstar friksjon. Globaliseringen gjor ikke verden ensartet; den gjor
den tvert imot mer bevisst pa forskjeller.

Derfor kan spgrsmalet om kapital og demokrati ikke forstas uten dette komparative
blikket. For bak enhver gkonomisk orden skjuler det seg en fortelling om hva som er hellig.
I middelalderen var det Gud. I nasjonalstatens tidsalder var det folket. I var tid er det
markedet. Historien viser at makt alltid sgker en form for helliggjorelse — en fortelling som
gjor den uangripelig. Kanskje er var tids storste utfordring a avslere denne fortellingen, og
a sporre: hva skal helliggjore makten na, nar selv markedet har mistet sin troverdighet?

17



3.7 Overgang til neste kapittel

De forste samfunnsformene viser hvordan gkonomi, tro og makt fra begynnelsen av har
veert vevd sammen i én og samme fortelling om orden og overlevelse. Der religionen skapte
mening, skapte markedet mélbarhet. Der moral ga forpliktelse, ga kapitalen frihet — men
ogsa nye former for avhengighet. Hver epoke har hatt sine egne mater a helliggjore
bytteforholdet pa: offeret i tempelet, tienden til kirken, kontrakten i markedet.

I overgangen fra de religiose skonomiene til den moderne kapitalismen skjer det noe
grunnleggende. Den hellige gjelden til gudene forvandles til den verdslige gjelden til
banken. Troen pa frelse erstattes av troen pa vekst. Det gkonomiske spraket blir ikke
lenger bare et redskap, men et verdensbilde i seg selv — en mate & forstd mennesket,
naturen og samfunnet pa.

I neste kapittel folger vi denne bevegelsen videre: fra de gamle kosmologienes gkonomier
til kapitalismens fremvekst som et globalt system. Spgrsmaélet som danner kjernen i hele
prosjektet, reiser seg her:

Hvordan ble kapitalens sprak det spraket vi tenker frihet i?

4  Kapitalens fremvekst og den skonomiske moderniteten

4.1 Overgangen fra naturgkonomi til markedsgkonomi

Kapitalismen oppstod ikke som et plutselig brudd, men som en langsom forskyvning i
hvordan mennesket forstod arbeid, eiendom og verdi. Det var ikke én revolusjon, men en
gradvis endring i verdenssyn — et nytt forhold mellom kropp, tid og mening. Fra
middelalderens naturalhusholdning, der produksjon og forbruk var bundet til hushold og
jord, vokste det fram et prinsipp som var mer abstrakt: verdi lgsrevet fra sted, arbeid
losrevet fra tradisjon, og rikdom lgsrevet fra moral.

Handel, rente og investering, som tidligere hadde vart betraktet som moralske unntak, ble
na samfunnets motor. Det som for ble malt i nedvendighet, ble na malt i profitt. Denne
omvandlingen hadde mange forutsetninger. Teknologiske fremskritt endret produksjonens
rytme; urbaniseringen skapte nye former for sosialt liv og konkurranse; pengegkonomien
loftet verdien ut av det konkrete og inn i sirkulasjonens logikk. Reformasjonen brgt kirkens
monopol pa moral, og vitenskapens fremvekst utfordret troens verdensbilde. Til sammen
apnet dette rommet for en ny form for rasjonalitet — en gkonomisk fornuft som maélte
menneskets handlinger i produktivitet, vekst og avkastning, snarere enn i dyd og frelse.

Kapitalens fremvekst var derfor ikke bare gkonomisk, men kulturell. Den representerte en
forvandling i menneskets selvforstaelse: fra a veere et vesen plassert i en gitt kosmisk orden
til & bli et individ som selv kunne skape sin lykke. Arbeid ble ikke lenger en plikt, men en
vei til selvrealisering. Tid ble ikke lenger en gave, men en ressurs. Mennesket ble investor i
sitt eget liv — malt, vurdert og verdsatt gjennom sin evne til & skape merverdi.

18



4.2 Den protestantiske etikk og arbeidets moral

Max Weber beskrev kapitalismens 4nd som et resultat av protestantismens indre etikk.
Der middelalderens menneske sgkte frelse i klosteret, sokte den protestantiske borger
frelse i arbeidet. Arbeidet ble ikke bare et middel til livets opprettholdelse, men et kall — en
mate a sere Gud pa i det daglige, i det konkrete, i det nyttige. @konomisk suksess ble derfor
ikke et tegn pa gradighet, men pa nade. Den flittige og nokterne borger ble den nye
helgenen, og orden, planmessighet og selvdisiplin ble tegn pa moralsk rettferdighet.

Denne sammenkoblingen mellom arbeid, moral og gudstro skapte grunnlaget for
kapitalens kulturelle legitimitet. I stedet for & stille spersmal ved rikdommens moralske
grunnlag, ble rikdommen selv et tegn pa moralsk fortjeneste. Protestantismens indre
spenning — mellom tro og gjerning, ndde og arbeid — ble lgst gjennom en livspraksis der
flid og produktivitet ble religiose uttrykk. A arbeide ble & be med hendene.

Etter hvert som religionens sprak mistet sin kraft, ble dens struktur stdende. Produktivitet
erstattet fromhet; regnskap tok bennens plass. Arbeidet beholdt sin moralske glorie, men
Gud forsvant fra regnskapet. Den sekulariserte gkonomien bar fortsatt preg av en etisk
rytme: plikten til & arbeide, troen pa fremskritt, verdien av sparsomhet. Kapitalismen arvet
religionens form, men ikke dens innhold.

Weber viste hvordan denne etikken la grunnlaget for den moderne kapitalismen: en
rasjonell, planmessig og systematisk livsform der gkonomisk vekst ble bade dyd og plikt.
Arbeidet ble et tegn pa indre disiplin, og disiplinen selv ble et middel til ytre suksess.
Dermed ble kapitalismen ikke bare et gkonomisk system, men en livsholdning — et stille
lofte om frelse giennom arbeid, ikke i himmelen, men i markedet.

4.3 Kapitalens logikk

Kapitalens fremvekst inneberer en grunnleggende endring i forholdet mellom menneske
og arbeid. I forkapitalistiske samfunn var arbeidets mél & dekke behov, a sikre livets
ngdvendigheter i en rytme som fulgte naturens og fellesskapets orden. I kapitalismen ble
malet for forste gang ikke behovet, men overskuddet — ikke livets opprettholdelse, men
vekstens fortsettelse. Verdien av arbeidet ble lgsrevet fra selve arbeidet, og ble i stedet en
funksjon av tid, investering og profitt. Arbeidets mening ble mélt i sin evne til 4 skape mer
arbeid.

Denne logikken skaper sin egen dynamikk. Kapitalen ma vokse for 4 opprettholde seg selv;
stillstand er forfall. Derfor sgker den stadig nye markeder, nye ressurser og nye former for
utnyttelse — geografisk, teknologisk, psykologisk. Kapitalen er ikke bare et system, men en
bevegelse, en rytme som gjennomsyrer verden. Den forvandler alt den bergrer til
potensielle varer: natur, tid, relasjoner, til og med oppmerksomhet. Der alt annet stopper,
fortsetter kapitalen & sirkulere.

Marx beskrev denne bevegelsen som kapitalens tvang — en struktur der menneskelig
arbeid ikke lenger er mal i seg selv, men middel for verdiskaping. Arbeideren selger sin tid,
men mister kontrollen over produktet, og dermed over seg selv. Det menneskelige

19



reduseres til en faktor i produksjonen, og verdien av liv erstattes av livets verdi i penger.
Dette er fremmedgjeringens kjerne: at mennesket skaper en verden det selv ikke lenger
eier.

Kapitalens logikk er derfor ikke bare gkonomisk, men ontologisk. Den former hvordan vi
tenker tid, verdi og frihet. Den laerer oss 48 male mening i nytte, relasjoner i avkastning, og
fremtid i vekst. Dermed blir kapitalismen ikke bare en mate 4 organisere produksjon p4,
men en maéte a erfare virkeligheten pa — et sprak vi tenker med, snarere enn et system vi
bare lever i.

4.4 Den gkonomiske rasjonalitetens fadsel

Opplysningstiden ga kapitalismen sin filosofiske legitimitet. Der tidligere tiders
okonomiske praksiser var forankret i teologi og moral, ble gkonomien na forstatt som en
del av naturens orden — et felt der lover og sammenhenger kunne observeres, beskrives og
forbedres. Gjennom tenkere som John Locke, Adam Smith og David Ricardo ble markedet
et speil av fornuften selv: et system der individets handlinger, styrt av egeninteresse,
likevel kunne fore til kollektiv harmoni.

Smiths The Wealth of Nations (1776) etablerte markedet som et moralsk system i
sekularisert form. Den bergmte «usynlige hdnd» ble en metafysisk erstatning for Guds
forsyn — et prinsipp som garanterte orden midt i kaoset av individuelle gnsker. Markedet
trengte ingen ytre autoritet, for det bar sin egen lov i seg. Dermed ble gkonomien frigjort
fra teologiens rammer, men samtidig bundet til en ny form for moral: effektivitetens.
Godhet ble likestilt med nytte, og etikken ble underlagt kalkylen.

Locke hadde allerede forberedt dette tankeskiftet. I hans teori om eiendomsrett defineres
arbeid som grunnlaget for eierskap: ved a blande sitt arbeid med naturen gjor mennesket
den til sin egen. Dette var ikke bare en rettferdiggjorelse av privat eiendom, men en ny
ontologi — naturen som rastoff for menneskets rasjonalitet. Det som ikke ble bearbeidet,
ble sett som uforlgst, utemmet, og dermed tilgjengelig for den som kunne gi det verdi.

Denne tanken ble grunnsteinen i liberalismen, men ogsa i den koloniale gkonomien. For
hvis arbeid skaper eierskap, kunne ogsa erobringen av «uvirksom» jord fremstilles som en
moralsk handling — et bidrag til sivilisasjonens fremgang. Dermed ble kapitalens logikk
ikke bare gkonomisk, men ogsa sivilisatorisk. Den definerte hvem som arbeidet, hvem som
eide, og hvem som ble betraktet som natur.

Opplysningens gkonomiske rasjonalitet gjorde Vesten til sitt eget ideal: som baerer av
orden, vekst og fornuft. @konomien ble en fortelling om fremskritt, men ogsa et speil av
makt. Den usynlige hand ble ikke bare en gkonomisk metafor, men et bilde pa hvordan
Vesten sa seg selv — som verdens formgiver, veiledet av en fornuft som alltid pekte mot
mer.

20



4.5 Franasjon til system

P& 1700- og 1800-tallet tradte kapitalismen ut av sitt lokale rammeverk og ble en global
struktur. Kolonihandelen, industrialiseringen og nasjonalstatens fremvekst vevde sammen
gkonomi, makt og identitet pa nye mater. Handelsruter ble til imperier, og varer ble til
vapen i en konkurranse om verdensrommet. @konomien ble politikkens motor — ikke bare
et redskap for staten, men dens grunnleggende prinsipp. Kapitalen ble bade nasjonens
styrke og dens sarbarhet: et tegn pa fremskritt, men ogsa en kraft som overskred grensene
den selv bygde.

Gjennom denne prosessen ble gkonomien institusjonalisert i staten. Skatter, lover, banker
og arbeidsmarked ble redskapene for & kanalisere kapitalens stremmer. Staten regulerte,
beskattet og beskyttet — men ogsa muliggjorde og stimulerte. Dermed oppstod en
grunnleggende dobbelthet: Statens oppgave var a sikre fellesskapet, mens kapitalens natur
var 4 maksimere profitt. Der fellesskapet krevde rettferdighet, krevde markedet frihet. I
dette spennet mellom sosial forpliktelse og skonomisk ekspansjon finner vi en av
modernitetens mest vedvarende konflikter — en konflikt som enna ikke er lgst.

Den industrielle revolusjonen gjorde denne spenningen handgripelig. Fabrikken ble
modernitetens katedral — et sted for orden, disiplin og tro pa fremskrittet. Men under
maskinens rytme forsvant arbeidets menneskelige ansikt. Tid ble delt opp, bevegelser
standardisert, kropper underordnet produksjonens tempo. Byene vokste, men ogsa
fattigdommen; lyset fra fabrikkpipene kastet lange skygger over liv som ble utbyttet i
effektivitetens navn. Frihet og utbytting ble to sider av samme mynt — begge fodt av den
samme rasjonelle orden.

Slik ble nasjonen et ledd i et starre system. Kapitalen overskred de politiske grensene som
forsgkte & holde den fast. Mens staten sgkte stabilitet, levde kapitalen av bevegelse. Den
nasjonale gkonomien var bare et mellomstadium pa vei mot noe mer omfattende: en
verdensgkonomi der makt, profitt og produksjon flgt over landegrensene som en ny form
for naturkratft.

4.6 Kapitalens etiske arv

Kapitalismen beerer i seg et grunnleggende paradoks: Den frigjor mennesket fra
tradisjonens og fellesskapets band, men binder det pa nytt til markedets rytme. Den lover
frihet, men krever disiplin. Den apner for velstand, men skaper samtidig avhengighet. Den
river ned gamle hierarkier, men reiser nye — mer usynlige, men desto mer
gjennomgripende.

Dette paradokset har fulgt systemet fra begynnelsen. Adam Smiths moralfilosofi og Karl
Marx’ samfunnskritikk er ikke motsetninger, men to sider avden samme innsikt: at
gkonomien aldri kan skilles fra etikken. I The Theory of Moral Sentiments minner Smith
oss om at markedet bare kan fungere i et samfunn der mennesket handler med empati,
rettferdighet og en indre sans for mél og mate. Det skonomiske systemet forutsetter
moralske aktgrer; uten tillit, sympati og gjensidighet bryter det sammen.

21



Marx, pa sin side, peker pa hva som skjer nar denne moralen forsvinner: nar markedet
ikke lenger er et redskap for mennesket, men mennesket blir et redskap for markedet.
Fremmedgjeringen er ikke bare et tap av eierskap, men et tap av mening — en forvandling
av liv til vare, av relasjon til transaksjon. Der Smith sa en moralsk forutsetning, s Marx et
moralsk forfall. Likevel motes de i erkjennelsen av at skonomien ikke er en naturkraft,
men et sosialt forhold — formet av menneskelige valg, verdier og begjeer.

Kapitalens etikk ligger derfor ikke i dens lover, men i dens konsekvenser. Den viser seg
ikke i markedets mekanismer, men i hvordan den former relasjonene mellom mennesker —
hva den laerer oss a verdsette, og hva den far oss til 4 overse. Hver epoke har forsgkt a gi
kapitalismen et moralsk ansikt: forst religionen, sa nasjonen, na kanskje baerekraften. Men
spersmalet star igjen: kan et system som lever av vekst ogsa baere en etikk som krever
begrensning?

Kapitalens arv er dobbel. Den har gjort oss friere, men ogsa mer bundet. Den har gitt oss
rikdom, men ogsa et uendelig behov for mer. Den gkonomiske moderniteten etterlater oss
derfor ikke bare med teknologiske og politiske utfordringer, men med et etisk spgrsmal
som enna ikke er besvart — nemlig hva frihet egentlig betyr nar den males i markedsverdi.

4.7 Okonomiens moral

@konomien er aldri moralsk ngytral. Den er ikke bare et system av tall, kontrakter og
insentiver, men et uttrykk for hvordan et samfunn forstar verdighet, plikt og mening. Hver
gkonomisk orden hviler pa et moralsk sprak, enten det er uttalt eller underforstatt. Som
Alasdair MacIntyre papeker, finnes det ingen gkonomi uten en forestilling om hva som er
verdifullt, rettferdig og enskelig. @konomiske beslutninger springer alltid ut av et bilde av
mennesket — av hva det trenger, hva det fortjener, og hva det bor strebe mot.

Fred Hirsch beskrev allerede pa 1970-tallet hvordan jakten pa posisjonsgoder og
statusgkonomi gradvis taerer pa fellesskapets tillit. Nar verdien av noe males i knapphet og
symbolsk prestisje, forsvinner grunnlaget for solidaritet. @konomisk vekst blir da ikke et
felles gode, men en konkurransearena der andres tap blir forutsetningen for egen gevinst.

Viviana Zelizer minner oss pa at penger aldri bare er et ngytralt byttemiddel. De beerer
alltid spor av relasjoner, ansvar og falelser. Vi gir, sparer og betaler ikke bare for & oppna
nytte, men for & uttrykke omsorg, respekt og tilhgrighet. I denne forstanden er skonomien
et sosialt band, ikke bare et regnskap — en mate a strukturere menneskelig samhandling pa
som bade skaper og speiler verdier.

Nar gkonomien lgsriver seg fra denne moralske dimensjonen, oppstar et vakuum.
Effektivitet trer i stedet for rettferdighet; vekst blir mél uten mening. Det gkonomiske
spraket mister sin menneskelige resonans og reduserer verden til tall uten retning. Dermed
forsvinner ogsa evnen til a stille de grunnleggende spgrsmalene: Hva er nok? Hva er
rettferdig? Hva er verdt 4 bevare?

Spersmalet er derfor ikke om gkonomien har en moral, men hvilken moral den barer — og
hvem den tjener. Hver generasjon ma besvare dette pa nytt. For gkonomien er ikke bare en

22



refleksjon av vare valg; den er ogsa en formende kraft som gradvis larer oss hva det betyr a
vaere menneske i en verden av varer.

4.8 Analytisk refleksjon

Dette kapittelet viser at kapitalismen ikke bare er et gkonomisk system, men en historisk
bevissthet — en mate 4 forsta verden pa, og & forsta oss selv i den. Fra middelalderens
moralske gkonomi til den industrielle kapitalismens maskinelle rasjonalitet har mennesket
gradvis utviklet en ny tro: pa markedets egen orden, pa den usynlige hand som styrer uten
a styre, og pa veksten som det moderne samfunnets ultimate mal.

Denne troen har sin pris. Nar gkonomien blir mal i seg selv, lgsriver den seg fra de etiske
og sosiale forpliktelsene som en gang gav den mening. Kapitalens logikk trer i stedet for
moralens, og markedet tar tempelets plass som samfunnets meningsbarer. Mennesket
soker ikke lenger frelse i fellesskapet, men trygghet i forbruket. Var tids ritualer finner sted
foran skjerm og saldo, ikke alter og ikon.

Slik danner moderniteten sitt eget trosystem — et sekulaert credo bygget pa effektivitet,
produktivitet og vekst. Disse verdiene har tatt teologiens plass: de gir retning, forklaring og
héap, men uten transcendens. Kapitalismen blir var tids teologi — en tro uten Gud, men
med lofter om frelse giennom arbeid, mening gjennom forbruk, og trygghet gjennom
kontinuerlig vekst.

Den analytiske refleksjonen viser dermed at gkonomien ikke bare former samfunnets
strukturer, men ogsé dets indre liv. Den laerer oss hvordan vi skal tenke om verdi, tid og
frihet — og i hvilken grad vi fortsatt tror pa frelse, bare i en annen form.

4.9 Overgang til neste kapittel

Kapitalens fremvekst markerer ikke slutten pa religionen, men dens transformasjon. Der
guden en gang var sentrum for moral og mening, er det nd markedet som definerer
menneskets verdi. Troen pa frelse er blitt til troen pa vekst, og tilbedelsen har flyttet fra
alteret til skjermen. Kapitalismen har ikke avskaffet det hellige — den har bare omskapt det
til et kretslop av produksjon, forbruk og data.

I neste kapittel vender vi tilbake til opplysningstidens idéverden for & undersgke hvordan
demokratiets tanker vokste frem parallelt med kapitalens logikk. Friheten som ideal
oppstod side om side med markedets ekspansjon, og mellom dem utviklet det moderne
samfunnet sin grunnleggende spenning: frihet som politisk rett og frihet som gkonomisk
strategi. De to ble bade allierte og motstandere — en symbiose av frigjering og kontroll.

I var egen tid har denne spenningen fatt en ny form. Kapitalens akkumulering skjer ikke
lenger bare gjennom varer og arbeid, men gjennom data — informasjon om menneskers
atferd, ensker og oppmerksomhet. Hva vi kjaper, liker og sgker etter, blir rastoff for ny
verdi. Dermed far kapitalen tilgang til selve bevisstheten: gkonomien trer inn i psyken, og
markedet begynner & tenke med oss. Den gkonomiske utvekslingen er ikke lenger bare
materiell, men kognitiv og emosjonell.

23



Neste kapittel folger denne utviklingen videre — fra opplysningstidens frihetsidealer til
dagens datagkonomi — for & sperre hvordan demokratiet kan overleve i en tid der kapitalen
ikke bare eier vare produkter, men ogsa vare tanker.

5 Demokratiets idéhistorie og den franske revolusjon

5.1 Frihetens idé

Frihet er demokratiets kjerne, men begrepet har aldri veert entydig. Det har forandret
mening med tidens stremmer, og hver epoke har fylt det med sitt eget innhold. I antikken
betydde frihet deltakelse — retten til  tale, handle og forme fellesskapets skjebne i polis.
Frihet var ikke et privat anliggende, men et offentlig ansvar: & leve som et aktivt medlem av
en politisk helhet.

I opplysningstiden endret dette seg. Friheten ble forstdtt som uavhengighet — retten til a
tenke, eie og velge selv. Der antikken knyttet frihet til plikt, knyttet moderniteten den til
rett. Den enkeltes fornuft erstattet fellesskapets orden som moralens malestokk.
Overgangen fra kollektiv til individuell frihet markerte et brudd med middelalderens
hierarkiske verden. Mennesket ble ikke lenger forst og fremst et medlem av en stand, men
et selvstendig individ med iboende verdighet og ukrenkelig verdi.

Denne ideen la grunnlaget for bade menneskerettighetene og markedets logikk. I
politikkens sfaere ble friheten et uttrykk for selvstyre — folkets rett til 4 styre seg selv. I
gkonomiens sfare ble den et uttrykk for selvhevdelse — individets rett til & sake egen
gevinst. Den ene friheten handlet om deltakelse, den andre om eierskap. Begge var
frigjorende, men pa ulike mater.

Dermed oppstod et paradoks som fortsatt preger den moderne verden: Den samme
friheten som ga grunnlag for demokratisk fellesskap, ble ogsa kapitalens drivkraft.
Frihetens sprak ble felles, men malet forskjellig. For politikken betydde frihet
selvbestemmelse; for gkonomien betydde den autonomi. Demokratiet sgkte likhet, mens
markedet sgkte vekst.

Slik ble friheten bade samfunnets moralske grunn og dets storste spenning — en verdi som
forener og splitter, frigjor og forplikter. I det folgende skal vi se hvordan denne idéen tok
politisk form under den franske revolusjonen, og hvordan kampen for frihet ble
vendepunktet der demokratiets hap og kapitalens logikk for forste gang mettes i historien.

5.2 Opplysningens prosjekt

Opplysningstiden var en frigjeringsbevegelse for fornuften. I vitenskap, filosofi og
litteratur vokste det frem en ny tro pa menneskets evne til 4 forsta og forme verden. Der
kirken tidligere hadde forvaltet sannheten, krevde opplysningsfilosofene retten til a tenke
selv. De stilte sparsmal ved ikke bare prestens og fyrstens makt, men ved tradisjonens
autoritet som sddan. Méalet var 4 erstatte arvet sannhet med rasjonell innsikt — & bringe
lyset av kritisk tenkning inn i alle samfunnets rom.

Denne nye tenkeméaten hadde tre hovedtrekk:

24



1. Kritikk: Alt kan undersgkes, intet er hellig. Fornuften skulle ikke boye seg for
dogmer, men prove alt mot erfaring og logikk.

2. Autonomi: Mennesket kan og ma tenke selv, uavhengig av prest, fyrste eller
tradisjon. Friheten begynner i tanken.

3. Universalisme: Fornuften er felles for alle, og dermed grunnlaget for likhet. Om
alle mennesker deler fornuften, kan ingen med rette vare slave under en annen.

Opplysningens prosjekt var derfor mer enn et intellektuelt program; det var et nytt syn pa
mennesket. Det enkelte individ ble barer av en universell fornuft og dermed moralsk
myndig. Denne idéen la grunnlaget for bAde demokrati, menneskerettigheter og
vitenskapelig metode.

Men troen pa fornuften hadde ogsa en skygge. I frigjoringen fra religionens dogmer
oppstod en ny form for autoritet: fornuftens egen overmakt. Der man tidligere adled Gud,
adled man néa systemet — logikken, metoden, strukturen. Folelsene, instinktene og det
partikulaere ble skjovet til side som ufornuftige rester. Mennesket ble rasjonelt, men ogsa
disiplinert.

Denne dobbeltheten gjorde opplysningen béade frigjerende og kontrollerende. Den apnet
rommet for kritikk, men ogsa for normalisering. Den frigjorde individet fra overtro, men
fanget det i byrakratiets og vitenskapens nye orden. Senere kritikere som Horkheimer,
Adorno og Foucault har papekt at fornuftens triumf bar spiren til en ny form for makt: en
makt som ikke hersker gjennom frykt, men gjennom rasjonalitetens sprak.

Slik var opplysningen begynnelsen pa modernitetens dobbelte arv — frihet og kontroll i
samme bevegelse. I det neste avsnittet ser vi hvordan denne nye fornuften ble
institusjonalisert politisk, hos en av de mest innflytelsesrike tenkerne i opplysningens
politiske filosofi: Montesquieu, og ideen om maktens deling.

5.3 Montesquieu — Maktens deling

Charles de Montesquieu (1689—1755) formulerte et av demokratiets mest varige
prinsipper: maktens deling. I Om lovenes dnd (1748) beskrev han hvordan politisk frihet
bare kan bevares dersom makten kontrollerer seg selv. Der tidligere tenkere sgkte en
rettferdig hersker, sgkte Montesquieu en rettferdig struktur. Han innsé at frihet ikke kan
bero pa personers dyd, men pa institusjoners likevekt.

Lovgivende, utgvende og demmende myndighet ma derfor holdes adskilt — ikke for &
svekke staten, men for a beskytte borgeren. Maktens deling er ikke et uttrykk for skepsis til
autoritet, men for realisme om menneskets natur. Montesquieu forstod at maktens
korrupsjon ikke er et unntak, men en tilbgyelighet. Der makt finnes, vil den sgke a vokse.
Derfor ma friheten bygges pa mekanismer, ikke pd moral alene — pa strukturer som gjor
dyd overfladig, fordi de tvinger balanse frem gjennom gjensidig kontroll.

Montesquieus tenkning var bade juridisk og antropologisk. Han betraktet lover som
uttrykk for samfunnets klima, historie og karakter — ikke som universelle pdbud, men som
levende uttrykk for menneskelig erfaring. Slik innfarte han et nytt perspektiv i politisk

25



filosofi: forstaelsen av at institusjoner ma speile menneskets begrensning, ikke bare dets
idealer.

Dette prinsippet ble senere en barebjelke i bAde den amerikanske grunnloven og den
franske republikk. Hos begge ble Montesquieus innsikt oversatt til arkitektur: et system av
vekter og motvekter, der ingen makt kan bli total. Maktens deling er demokratiets usynlige
mekanisme — et design for mistillit, som gjor konflikter fruktbare og maktbruk
gjennomsiktig.

Den friheten Montesquieu beskrev, er derfor ikke kaosets frihet, men den institusjonelle
balansens. Den krever ikke fravaer av makt, men dens distribusjon. I dette ligger

demokratiets starste paradoks — at stabilitet ikke skapes giennom enhet, men gjennom
adskillelse.

5.4 Voltaire — Toleransens kraft

Francois-Marie Arouet, bedre kjent som Voltaire (1694—1778), kjempet for tanke- og
ytringsfriheten med pennens kraft som sitt skarpeste vapen. Gjennom satire, filosofi og
offentlig polemikk angrep han hykleri, dogmatikk og maktmisbruk, enten de kom fra
kirken, monarken eller folkemengden selv. For Voltaire var fornuften ikke bare et
intellektuelt ideal, men en moralsk plikt — et kall til & motarbeide uvitenhet og
undertrykkelse med argumentets lys.

Hans mest kjente prinsipp, ofte tilskrevet i parafrasert form: «Jeg er uenig i det du sier,
men vil forsvare til doden din rett til G si det,» uttrykker selve kjernen i den liberale
demokratitradisjonen — retten til uenighet. For Voltaire var denne retten ikke en luksus,
men en ngdvendighet. Et samfunn som knebler ytringen, slokker ogsa fornuftens lys, og
med det sin egen evne til rettferdighet.

Toleranse var for Voltaire ikke det samme som likegyldighet, men et uttrykk for respekt for
menneskets iboende verdighet. Den krevde mot: evnen til 4 la den andre tale, ogsa nar det
smerter. Han skrev i kjglvannet av religigse kriger, der troens vold hadde gjort Europa til
et kontinent av mistenksomhet og brent jord. For ham var toleransen derfor ikke en
sentimental dyd, men et politisk vern — et middel mot fanatismen som gdelegger bade
tenkning og fellesskap.

Voltaire gjorde opplysningens fornuft menneskelig. Han sgkte ikke et kaldt system, men en
sivilisert samtale. Hans humor og ironi var ikke kynisme, men et vipen mot alvorligheten
som skjuler undertrykkelsen. Gjennom sin kamp for ytringsfrihet, rettssikkerhet og
intellektuell redelighet formet han det moderne demokratiets kulturelle nerve: troen pa at
uenighet ikke truer friheten, men neerer den.

I dette lyset star Voltaire som opplysningstidens retoriske samvittighet. Han forsvarte
individets rett til & tenke selv — ikke fordi mennesket alltid har rett, men fordi ingen
institusjon har enerett pa sannhet. Slik dpnet han veien for en ny forstéelse av frihet, som
ikke bare er politisk, men ogsa spraklig: friheten til & tale, tvile og le.

26



I det neste avsnittet vender vi oss til Jean-Jacques Rousseau, Voltaires samtidige og
motsats — en tenker som sgkte frihetens grunn ikke i fornuftens dialog, men i folkets vilje
og fellesskapets moralske autoritet.

5.5 Rousseau — Folkets suverenitet og den sosiale kontrakt

Jean-Jacques Rousseau (1712—1778) brakte friheten ned fra fornuftens abstrakte hgyder til
folkets konkrete virkelighet. I Samfunnspakten (1762) formulerte han en av demokratiets
mest radikale idéer: at all legitim makt ma springe ut av folkets egen vilje. Han vendte seg
mot tanken om at frihet kunne beskyttes ovenfra; for Rousseau var frihet noe som bare kan
eksistere der menneskene selv er lovgivere.

«Mennesket er fadt fritt, og overalt er det i lenker», skrev han. Dette var ikke et poetisk
utrop, men en diagnose av modernitetens tilstand. Frihet, mente Rousseau, betyr ikke &
gjore som man vil, men & adlyde lover man selv har gitt. Her ligger demokratiets paradoks:
individet ma gi avkall pa en del av sin uavhengighet for a delta i fellesskapets frihet. Den
personlige vilje ma forenes med den allmenne — ikke som underkastelse, men som
selvbestemmelse pa et hoyere niva.

Rousseaus tenkning var bade et brudd og en fortsettelse av opplysningens prosjekt. Han
delte troen pa fornuften, men advarte mot dens ensidighet. Der Voltaire og Montesquieu
sokte frihet i institusjoner og fornuftens klarhet, sgkte Rousseau den i hjertets oppriktighet
og fellesskapets moralske kraft. Han kritiserte sivilisasjonen for a ha gjort mennesket rikt,
men uautentisk; fritt, men fremmedgjort. Den moderne friheten, hevdet han, hadde gjort
individet uavhengig, men ensomt — lgsrevet fra naturen, fra fellesskapet og fra seg selv.

Den allmenne vilje Rousseau beskrev, var derfor ikke et flertallsdiktat, men en moralsk
idé. Den representerer ikke summen av individuelle gnsker, men fellesskapets felles beste
— det som binder borgerne sammen som medskapere av en rettferdig orden. Gjennom
dette gav Rousseau demokratiet sin etiske sjel: forestillingen om at politikk ikke bare
handler om makt, men om moral.

Der Voltaire sa individet som fornuftens vokter, sa Rousseau folket som frihetens forvalter.
Uten deltakelse mister friheten sin mening, og uten moral mister demokratiet sin retning.
Rousseau gjorde friheten sosial — et ansvar sa vel som en rett.

I det neste avsnittet skal vi se hvordan disse idéene, fodt i pennen og tanken, ble omsatt i
virkelighetens historie: den franske revolusjon, gyeblikket der opplysningens idealer
for forste gang ble til politisk handling.

5.6 Den franske revolusjon — idéen blir handling

I 1789 bret ordenens lenker. Den franske revolusjonen var ikke bare et opprer mot
kongemakten, men en oversettelse av filosofi til virkelighet. Det som tidligere hadde vaert
tanker i baker og salonger, ble til rop i gatene. Ideene om frihet, likhet og brorskap gikk fra
a vaere abstrakte idealer til konkrete politiske krav. Mennesket skulle ikke lenger males i
rang eller arv, men i rettigheter — i sin blotte menneskelighet.

27



Erklzeringen om menneskets og borgerens rettigheter (1789) gjorde for forste gang
universelle prinsipper til lovens grunn. Den forente Rousseaus folkets suverenitet med
Voltaires frihet til tanke og tale, og forvandlet opplysningstidens drem til republikkens
lofte. Men idealet mgatte straks virkelighetens motstand. Frihetens utopi ble fulgt av
terrorens realitet. I forsgket pa a virkeliggjore den allmenne vilje, skapte revolusjonen ogsa
en ny form for tvang. Jakobinernes styre viste hvor tynn linjen kan vaere mellom folkets
vilje og folkets tyranni.

Likevel forandret revolusjonen alt. Den brgt med den guddommelige maktens prinsipp og
erklaerte at suvereniteten tilhgrer mennesket selv. For farste gang i historien ble maktens

legitimitet gjort avhengig av samtykke — av det politiske fellesskapets aktive ja. Staten ble
ikke lenger guddommens speil, men folkets instrument.

Den franske revolusjon var derfor bade demokratiets fadsel og dets advarsel. Den viste at
frihet ikke kan gis, bare vinnes — og at enhver frihet som skal vare, ma vare
selvbegrensende. Friheten ma alltid voktes, ikke bare mot tyranner, men mot seg selv.

Revolusjonen endret ikke bare maktens struktur, men ogsa menneskets selvforstaelse. Nar
individet ble barer av rettigheter, ble mennesket for forste gang definert som moralsk og
politisk subjekt. I det neste avsnittet skal vi se hvordan denne omveltningen skapte et nytt
menneskesyn — et bilde av mennesket som autonomt, fornuftig og universelt, men ogsa
sarbart for den samme friheten det hadde kjempet frem.

5.7 Et nytt menneskesyn

Opplysningens og revolusjonens epoke forandret menneskets plass i verden. Der
middelalderen hadde sett mennesket som en brikke i Guds plan, s moderniteten det som
sin egen skaper. Mennesket ble sentrum for bade moral og kunnskap — ikke lenger et vesen
som mottok mening, men et subjekt som selv kunne gi den. Naturen ble ikke lenger et tegn
pa det guddommelige, men et felt for undersokelse og beherskelse. Historien ble
menneskets eget prosjekt.

Denne antroposentriske vendingen gav demokratiet sin etiske base, men ogsa kapitalismen
sin ideologiske kraft. Begge delte troen pa individets evne til fornuft, handling og
selvrealisering. Demokratiet bygget pa forestillingen om borgerens autonomi — at frihet og
ansvar er to sider av samme rett. Kapitalismen bygget pa forestillingen om entreprenerens
autonomi — at fremgang og konkurranse er to sider av samme drivkraft.

Dermed vokste to parallelle prosjekter frem: det politiske prosjektet om frihet og likhet, og
det gkonomiske prosjektet om vekst og effektivitet. Begge sprang ut av den samme troen
pa menneskets skapende evne, men de utviklet seg i ulike retninger. Demokratiet sgkte &
fordele makt, kapitalismen & konsentrere den. Demokratiet krevde fellesskap, kapitalismen
forutsatte individ.

De to ble aldri helt atskilt — men heller aldri helt forent. Denne spenningen mellom frihet
som fellesskap og frihet som eierskap er demokratiets evige dilemma. Den gjennomsyrer
hele den moderne erfaringen: at var frihet bade binder og frigjor oss, at var fornuft bade
opplyser og kontrollerer oss.

28



I dette nye menneskesynet ligger modernitetens paradoks: Mennesket trer frem som
verdens sentrum, men barer samtidig ansvaret for den verden det selv har skapt.

5.8 Analytisk refleksjon

Demokratiet ble fadt i kamp med sine egne idealer. Opplysningens fornuft og
revolusjonens lidenskap star fortsatt som to motpoler i det moderne samfunnets sjel: det
rasjonelle og det emosjonelle, det universelle og det partikulere, orden og opprer. I dette
spenningsfeltet ligger bdde demokratiets styrke og dets sarbarhet.

Kapitalismen overtok frihetens sprak, men fylte det med nytt innhold — effektivitet,
individuell vinning og konkurranse. Den gjorde friheten til et gkonomisk imperativ, ikke et
politisk ansvar. Demokratiet, pa sin side, holdt fast ved idealet om deltakelse og fellesskap,
men slet med a oversette dette idealet til praksis i en virkelighet styrt av markedslogikk.
Borgeren ble gradvis forvandlet til konsument; stemmen til kjgpekraft.

Likevel deler kapital og demokrati den samme opprinnelse. Begge springer ut fra den
moderne troen pa individet — pad menneskets evne til 4 tenke selv, handle selv og definere
sin egen lykke. Men mens kapitalismen gjor denne troen til et middel for akkumulering,
gjor demokratiet den til et mal for fellesskap. Den ene sgker frihet fra andre, den andre
frihet med andre.

Dette kapittelet har vist at forholdet mellom kapital og demokrati ikke er tilfeldig, men
historisk sammensmeltet. De er to uttrykk for den samme modernitetens drem: & frigjore
mennesket fra ytre autoriteter og gi det kontroll over sitt eget liv. Men denne dremmen
barer ogsa sin egen skygge. For nar friheten deles mellom marked og politikk, mellom
privat interesse og offentlig ansvar, star spgrsmalet igjen: kan demokratiet overleve i et
samfunn der friheten forst og fremst méales i gkonomiske termer?

Dette sparsmalet leder oss videre til neste kapittel, der vi skal undersgke hvordan
frihetens dobbelthet — politisk og skonomisk — former det moderne
menneskets livsverden, og hvordan de to lgftene fra opplysningen, kapital og
demokrati, fortsetter a virke i var tid.

5.9 Overgang til neste kapittel

Frihetens idé ble formet i opplysningens salonger og provet i revolusjonens gater. Der
filosofi mgtte handling, ble mennesket for forste gang definert som bade subjekt og borger
— som den som tenker, og den som handler. Men da reyk og idealer la seg, stod et nytt
sporsmal igjen: Hvordan kan frihet bevares nar den mgter gkonomisk makt?

For mens demokratiet sgkte a fordele makten politisk, vokste det frem en annen kraft som
organiserte verden etter helt andre lover. Den industrielle gkonomien begynte & omforme
landskap, arbeidsliv og samfunnsstruktur. Maskinen ble modernitetens nye symbol — et
bilde pa effektivitet, orden og fremgang, men ogsa pad menneskets underordning under sin
egen skapelse.

I neste kapittel, Kapital og frihet: Den industrielle tidsalderen, folger vi hvordan
det moderne demokratiet vokser frem parallelt med industrialiseringen — og hvordan

29



kapitalens ekspansjon gradvis forvandler bade arbeidet, mennesket og politikken.
Frihetens idé skal na prgves i maskinens verden.

6  Kapital og frihet: Den industrielle tidsalderen

6.1 Overgangen til maskinens verden

Den industrielle revolusjonen markerte et historisk brudd — ikke bare i teknologi, men i
menneskets forhold til tid, arbeid og frihet. Maskinen ble kapitalens nye kropp: en
mekanisk oversettelse av arbeidets kraft til gkonomisk vekst. Produksjonen flyttet fra hjem
og handverk til fabrikk og finans, og med det ble menneskets skapende energi underlagt
maskinens rytme.

Tiden ble malt, arbeidet standardisert, og verdien av mennesket oversatt til lonn. Der
tidligere samfunn hadde maélt status i slekt, jord og @re, ble nd produktivitet den nye
moralske valuta. Arbeid ble ikke bare et middel til livsopphold, men et mal i seg selv — en
malestokk for menneskets verdi. Den industrielle moderniteten gjorde arbeid til et speil for
bade dyd og fremgang.

Denne epoken innferte en ny rytme i livet. Arbeidsdagen ble klokkenes tidsalder — en
linezr fremdrift uten pauser, uten arstiders syklus, uten hvile i naturens gjentakelse. Tid
ble kapital, og mennesket ble et redskap for maskinens behov. Likevel dpnet denne
revolusjonen for noe radikalt nytt: mobilitet, kunnskap og politisk bevissthet. Nar
arbeidere samlet seg i byene, oppstod ikke bare industri, men fellesskap — en ny sosial
energi, fodt av det samme systemet som undertrykte den.

Under fabrikkpipenes royk vokste en ny klasse frem — arbeidere som oppdaget at de delte
bade vilkar og interesser. Gjennom dem ble moderniteten ikke bare et teknologisk
prosjekt, men et sosialt og politisk eksperiment. Den industrielle revolusjonen forvandlet
derfor ikke bare gkonomien, men ogsa forestillingen om hva et samfunn kunne vere.

I det neste avsnittet, Liberalismens lgfte, ser vi hvordan denne nye verden sgkte et
moralsk og politisk sprak for & forsvare individets frihet i mgte med maskinens makt — og
hvordan lgftet om fremgang ogsa ble et lgfte som krevde sin pris.

6.2 Liberalismens lofte

Det nittende arhundret ble liberalismens storhetstid. Inspirert av tenkere som Adam Smith
og John Stuart Mill ble markedet forstatt som frihetens naturlige arena — et rom der hver
og én, gijennom arbeid og evne, kunne forme sin egen fremtid. Friheten skulle ikke lenger
gis ovenfra, men vinnes nedenfra, i individets uavhengige strev.

Statens rolle skulle vaere begrenset, ikke for a svekke fellesskapet, men for a beskytte
individet mot maktens overgrep. Rettsstat, eiendomsvern og naringsfrihet ble sett som
den politiske forlengelsen av opplysningstidens idealer. Den gkonomiske sfaeren ble loftet
frem som et rom for fornuft og like muligheter — der markedets «usynlige hand» skulle
forene egeninteresse med felles beste.

30



Men liberalismens lgfte var ogsa en illusjon. Friheten den proklamerte, var aldri likt
fordelt. For frihet uten sosial trygghet skaper nye former for tvang. Den som eier, kan
velge; den som mangler, ma adlyde. Bak idealet om selvstendighet skjulte det seg en
virkelighet av avhengighet — av arbeidets nedvendighet, av markedets svingninger, av
kapitalens vilkar.

Dermed ble et moralsk spersmal gradvis omformet til et gkonomisk: «Hva er rett?» ble til
«Hva lgnner seg?». Friheten som en gang var tenkt som menneskets etiske forpliktelse, ble
na et mal i seg selv — en beregning av nytte, ikke en sgken etter rettferdighet. Liberalismen
gav moderniteten sitt sprak for individets rettigheter, men ogsa sitt blinde punkt: troen pa
at markedet alene kunne bare menneskets moralske vekt.

Likevel var liberalismen mer enn ideologi; den var et hap. Den ga form til dremmen om et
samfunn der talent og innsats kunne overvinne arv og privilegium. Det var et vakkert lofte
— og en skjor balanse. For i det gyeblikket kapitalen ble fri, begynte friheten selv a fa en
pris.

I neste avsnitt, Kapitalens ekspansjon, ser vi hvordan dette loftet ble satt pa prove:
hvordan vekstens logikk, industriens makt og markedets ekspansjon gradvis forandret
béde liberalismens idealer og menneskets plass i dem.

6.3 Kapitalens ekspansjon

Kapitalen er i sitt vesen grenselgs. Dens natur er bevegelse — akkumulering, utvidelse,
forvandling. Fra tekstilfabrikkene i Manchester til jernbanene som krysset kontinentet, fra
kullgruvene under jorden til koloniene over havet, vokste systemet gjennom én og samme
prosess: omformingen av alt til vare.

Det som tidligere hadde hatt verdi i seg selv — jord, tid, natur, menneskelig kraft — ble na
midler for profitt. Dette var ikke bare en gkonomisk utvikling, men en antropologisk
forvandling. Mennesket ble en produksjonsfaktor, naturen en ressurs, og verden et lager av
potensielle markeder. Kapitalens blikk gjorde alt méalbart, alt tilgjengelig, alt utskiftbart.

Kolonialismen var kapitalens ytre bevegelse, industrialiseringen dens indre. Den ene
spredte systemet utover verden, den andre forankret det i hverdagen. Gjennom imperier
og handel ble den gkonomiske logikken global, men dens etiske forankring forble lokal —
og ble gradvis svakere. Maktens sentrum flyttet seg fra tronen til markedet, fra vapen til
varer.

Med imperienes vekst ble frihet et eksportprodukt og ulikhet et system. Under frihetens
sprak ble millioner gjort ufri — gjennom arbeid, underbetaling og beslag av land.
Kapitalens ekspansjon skapte et verdensomspennende kretslop der makt ikke lenger
trengte vapen, bare ettersporsel.

Men i skyggen av denne veksten oppstod ogsa en ny kraft: de som produserte verdiene,
men sjelden hgstet dem. Industrialiseringens store paradoks var at den ga arbeiderne
makten til 4 endre verden, men fratok dem kontrollen over sitt eget liv.

31



I det neste avsnittet, Arbeiderklassens fremvekst, folger vi hvordan denne motkraften
vokste frem — ikke bare som en sosial gruppe, men som en historisk bevissthet som for
forste gang satte spgrsmalstegn ved kapitalens selvfolgelige makt.

6.4 Arbeiderklassens fremvekst

Der kapitalen samlet rikdom, samlet arbeidet mennesker. I fabrikkene vokste en ny
bevissthet frem — ikke som teori, men som erfaring. I den felles rytmen av stay, slit og
tidens oppmaling oppdaget arbeiderne at de delte mer enn arbeidets byrde; de delte ogsa
dets vilkar. Friheten de var blitt lovet, viste seg a vaere ufullstendig sa lenge de ikke eide det
de skapte, og ikke styrte sin egen tid. Slik ble arbeiderbevegelsen kapitalens forste
moralske motmakt.

Gjennom fagforeninger, streiker og politisk organisering ble ideen om rettferdighet
oversatt til konkrete krav: lonn, hvile, sikkerhet, verdighet. Den industrielle moderniteten
hadde gjort mennesket til en ressurs — arbeiderbevegelsen krevde at det igjen skulle bli et
mal. I kampen for a forbedre livsvilkarene 14 ikke bare et sosialt opprer, men et etisk
opprer mot selve tidens struktur.

Karl Marx gav denne erfaringen et sprak. I Kapitalen beskrev han hvordan arbeidets
produkt fremmedgjor arbeideren — hvordan mennesket skaper en verden det selv ikke eier,
og hvordan verdien som skapes, tilegnes av andre. Marx’ analyse var ikke bare gkonomisk,
men moralsk. Den var en protest mot et system som bytter menneskets tid mot kapitalens
evighet, og som forvandler liv til middel, arbeid til tall, og fellesskap til konkurranse.

Arbeiderklassens fremvekst forandret derfor mer enn produksjonen; den endret
politikkens kjerne. Gjennom arbeiderbevegelsen tradte moral og sosial rettferdighet inn i
den gkonomiske sfaren. Frihet ble ikke lenger bare definert som retten til 4 eie, men som
retten til 4 leve verdig.

I det neste avsnittet, Staten som forhandler, ser vi hvordan denne nye kraften — kapital
og arbeid — tvang frem et nytt kompromiss i det moderne samfunnet: staten som
mellommann, beskytter og regulator i et stadig mer komplekst gkonomisk landskap.

6.5 Staten som forhandler

Den industrielle tidsalderen skapte et nytt og skjor forhold mellom stat og marked. Der
staten tidligere hadde vaert en beskytter av privilegier, ble den na en forhandler mellom
interesser. For & hindre opprer og sikre gkonomisk stabilitet ble staten gradvis kapitalens
medspiller — en institusjon som skulle dempe systemets egne spenninger. Lovgivning om
arbeidstid, helse, eiendom og sosiale rettigheter oppstod ikke bare som uttrykk for moralsk
samvittighet, men som et spgrsmal om gkonomisk ngdvendighet.

Den moderne velferdsstaten vokste frem som et kompromiss: Kapitalens behov for
stabilitet matte arbeidets krav om trygghet. Sosiale reformer, fagforeningsmakt og offentlig
styring ble del av et nytt samfunnskontrakt, der staten ikke lenger stod utenfor skonomien,
men midt i den. Dette var begynnelsen pa det Francis Sejersted senere kalte den

32



demokratiske kapitalismen — et system bygget pa forhandling snarere enn revolusjon,
pa balansen mellom markedets dynamikk og politikkens rettferdighetsideal.

Men kompromisset var skjorere enn det sa ut. Forholdet mellom marked og stat var aldri
likt; makten forble asymmetrisk. Staten kunne regulere markedet, men var ogsa avhengig
av det — av skatter, arbeidsplasser og vekst. Dermed ble dens moralske rolle stadig
utfordret av gkonomiens krav. Hver reform bar i seg bade frigjoring og tilpasning, bade
omsorg og kontroll.

Denne balansegangen mellom makt og moral, vekst og fordeling, skulle prege hele det 20.
arhundre. Staten ble bdde demokratiets redskap og kapitalens beskytter — et
forhandlingsrom mellom samfunnets motstridende logikker.

I det neste avsnittet, Teknologi og tidsand, ser vi hvordan den teknologiske utviklingen
forsterket denne dobbeltheten: hvordan maskinen, som en gang symboliserte fremskritt,
ble selve bildet pd modernitetens dilemma — et lofte om frihet som samtidig binder
mennesket til sitt eget tempo.

6.6 Teknologi og tidsand

Den industrielle revolusjonen var ikke bare en gkonomisk transformasjon — den var en
kulturell og dndelig omveltning. Teknologien ble ikke lenger bare et middel, men et mal i
seg selv. Den ble selve symbolet pd menneskets makt over naturen, og etter hvert et
uttrykk for modernitetens tro pa seg selv. Fremskrittets idé fikk religigs karakter: troen pa
at alt nytt er bedre, at alt raskere er mer verdifullt, og at alt som kan males, ogsa kan
forbedres.

Denne troen gav kapitalismen sitt metafysiske fundament. Fremskrittet ble det moderne
samfunnets guddom, og veksten dets liturgi. Maskinen ble et bilde pa menneskets
skaperevne, men ogsa pa dets underkastelse. Der den gamle verden hadde sine katedraler
av stein, fikk moderniteten sine fabrikker av jern og glass. Fabrikkpipene ble tidens tarn —
symboler pa bade frigjering og tvang, pd menneskets evne til & forme verden og pa dets
avhengighet av det den selv hadde skapt.

Kunst og litteratur reagerte tidlig. Dickens skildret Londons gater som bade hépets og
undertrykkelsens landskap; Zola viste fabrikkens inferno som en ny form for helvete; Ibsen
og Hamsun blottla individets indre kamp mellom moral og maskin, mellom samvittighet
og system. Den moderne romanen ble kapitalens speil — et rom der mennesket igjen kunne
sees, og ikke bare males.

Teknologien ble dermed ikke bare et redskap for vekst, men en form for tidsand — et
uttrykk for en ny tro pa fremdrift uten grenser. Den forente rasjonalitet og myte,
effektivitet og mening. I dens rytme gjenfinner vi modernitetens dobbeltansikt: friheten
som frigjer, og friheten som binder.

I det neste avsnittet, Den doble friheten, ser vi hvordan dette paradokset blir tydelig i
kapitalismens kjerneidé — at mennesket er fritt bade til a selge sitt arbeid og til a bli
lgsrevet fra eierskap til det. En frihet som frigjor, men ogsa fremmedgjor.

33



6.7 Den doble friheten

Karl Marx beskrev arbeidernes situasjon som en dobbel frihet: De var frie til & selge sitt
arbeid — og frie fra enhver eiendom som kunne gi dem alternativer. I denne ironiske
formuleringen ligger kapitalismens grunnparadoks: friheten som bade lofte og tvang.
Arbeideren er juridisk fri, men gkonomisk bundet; del av et system som lover
selvstendighet, men krever underkastelse.

Denne dobbeltheten gjennomsyrer hele moderniteten. Frihetens sprak dekker over
maktens struktur. Vi tror oss autonome, men vare valg er ofte formet av krefter utenfor var
kontroll — markedets rytme, teknologienes krav, kapitalens usynlige imperativer. I
kapitalismens logikk er mennesket bade subjekt og objekt: den som handler, og den som
handles med.

Vi produserer, kjoper, skaper og velger, men alltid innenfor rammer vi ikke selv har
fastsatt. Friheten blir dermed ikke et fravaer av grenser, men en bevegelse innenfor
systemets grenser. Vi er frie sé lenge vi deltar, frie sa lenge vi forbruker, frie sa lenge vi
holder hjulene i gang.

Marx’ begrep om den doble friheten kan derfor leses som mer enn en gkonomisk
observasjon — det er en diagnose av modernitetens psykologiske tilstand. Mennesket
opplever seg som subjekt for sin egen historie, men er samtidig fanget i en struktur som
stadig reproduserer sin egen ngdvendighet.

Denne spenningen — mellom lgftet om frihet og erfaringen av avhengighet — er
grunnfortellingen i den moderne gkonomiens historie. Den danner bakteppet for de
politiske, kulturelle og etiske konfliktene som skal prege hele det 20. arhundre: kampen
om hvem friheten tilhorer, og hva den egentlig betyr.

I det neste avsnittet, Analytisk refleksjon, samler vi tradene fra den industrielle
tidsalderen — mellom arbeid og kapital, stat og marked, teknologi og menneske — for a
forsta hvordan friheten, som skulle vaere modernitetens hgyeste ideal, ogsa ble dens storste
paradoks.

6.8 Analytisk refleksjon

Den industrielle tidsalderen var bade frigjoring og fangenskap. Den dpnet dgren for
utdanning, velferd og politisk deltakelse, men den skapte ogsa nye former for avhengighet,
ulikhet og fremmedgjering. Den samme maskinen som lgftet millioner ut av fattigdom,
lenket dem ogsa til arbeidets rytme. Fremskrittet var virkelig, men aldri ngytralt.

Kapitalens lgfte om frihet ble virkelig for noen, men betalt av mange. Friheten til & skape
og eie forutsatte andres nedvendighet til & selge og tjene. Samtidig viste
arbeiderbevegelsen og den sosiale reformen at systemet ikke var uforanderlig. Kapitalens
logikk kunne forhandles, ikke bare bekjempes. Dette var den moderne politikkens store
oppdagelse — at kompromisset kunne vare en form for motstand, og reformen en vei til
rettferdighet.

Dermed oppstod en ny moralskonomi — et samfunn der vekst ble akseptert sa lenge den
ogsa tjente fellesskapet. Staten tradte inn som forhandler mellom marked og menneske, og

34



frihet ble gradvis knyttet til trygghet: retten til arbeid, til utdanning, til helse. Moderniteten
forsokte a forene kapitalens dynamikk med demokratiets idealer, og i dette forsoket ble
1900-tallet fodt.

Denne balansen — mellom kapitalens frihet og samfunnets trygghet — ble kjernen i den
vestlige moderniteten. Men balansen var aldri varig; den var alltid en kamp. For bak hvert
kompromiss 14 den samme spenningen: mellom frihet som vekst og frihet som verdighet,
mellom systemets krav og menneskets behov.

I neste avsnitt, Overgang til neste kapittel, vender vi oss mot denne spenningens
videre utvikling — mot et arhundre der teknologi, globalisering og ideologi forandrer bade
kapitalens form og frihetens mening.

6.9 Overgang til neste kapittel

Nar maskinen ble menneskets malestokk, og arbeid dets moralske plikt, ble ogsa
demokratiet industrialisert. Politikken laerte a tenke i tall, og skonomien begynte & tale
som moral. Samfunnet ble et maskineri av vekst og planlegging, der bade idealer og
institusjoner ble formet etter produksjonens logikk. Staten maélte sin suksess i vekst, og
borgeren sitt verd i arbeidets rytme.

Men bak denne harmonien mellom kapital og demokrati skjulte det seg nye spenninger.
Maskinen gav mennesket makt over naturen, men ogsa naturen makt over mennesket —
gjennom teknologiens krav til kontinuerlig forbedring og effektivitet. @konomien ble en
egen virkelighet, og friheten dens valuta.

I neste kapittel, Kapitalens makt og demokratiets grenser, ser vi hvordan denne
balansen gradvis brytes opp. Finansialisering, globalisering og teknologisk styring
forandrer ikke bare gkonomiens form, men selve forutsetningene for politisk frihet. Her
begynner var egen tid — en epoke der frihet igjen males i effektivitet, og demokratiet stilles
til ansvar for kapitalens lofter.

7 Kapitalens makt og demokratiets grenser

7.1  Den nye gkonomiens gjennombrudd

Da 1900-tallet dpnet, sto Vesten ved et historisk veiskille. Kapitalens fremmarsj hadde
skapt enestdende velstand, teknologiske fremskritt og vitenskapelig fremdrift — men ogsa
sosial uro, gkonomiske kriser og nye former for maktkonsentrasjon. Det som hadde begynt
som et frigjoringsprosjekt for individet, bar na tegn til et systemisk fangenskap. Den
gkonomiske veksten hadde frigjort mennesket fra naturens grenser, men bundet det til
markedets rytme.

Verdenskrigene avslorte hvor neaert gkonomi og politikk er vevet sammen. Industrien som
hadde bygget sivilisasjonen, ble omgjort til krigens maskineri. Produksjonens logikk —
effektivitet, organisering, kontroll — ble mobilisert for destruksjon. Kapitalens kraft, som
en gang hadde symbolisert fremskritt, viste sin tvetydighet: Den kunne bygge like lett som
den kunne gdelegge.

35



Etter 1945 la verden i ruiner, men ogsa dpen for ny begynnelse. Erfaringen av krig og
depresjon skapte en dyp erkjennelse: @konomien kunne ikke overlates til seg selv. Frihet
uten regulering forte til kaos, og konkurranse uten grenser til sammenbrudd. I ruinene av
den gamle orden vokste en ny gkonomisk moral frem — et forsgk pa a forene vekst med
trygghet, frihet med fellesskap.

Marshallhjelpen, Bretton Woods-avtalen og opprettelsen av FN var ikke bare institusjoner,
men uttrykk for en ny sivilisasjonsvisjon. Malet var & bygge en gkonomi som kunne tjene
mennesket, ikke omvendt — en global orden basert pa samarbeid, stabilitet og sosial
rettferdighet. Den keynesianske epoken begynte som et lofte om at staten kunne styre
markedet, og at politikken igjen kunne temme kapitalens kretslgp.

I det neste avsnittet, Keynes og velferdsstatens idé, ser vi hvordan denne nye
tenkningen ble konkretisert — hvordan John Maynard Keynes gav etterkrigstidens
samfunn en gkonomisk filosofi der frihet og trygghet for forste gang skulle forenes
gjennom staten.

7.2 Keynes og velferdsstatens idé

John Maynard Keynes formulerte svaret pd mellomkrigstidens gkonomiske og politiske
kriser. Der den klassiske liberalismen hadde sett markedet som selvregulerende, viste
Keynes at markedet uten styring tenderer mot ubalanse og krise. @konomien, mente han,
var ikke et naturfenomen, men et sosialt system — og som alle systemer krevde den aktivt
vedlikehold. Staten maétte tre inn, ikke som fiende av markedet, men som dets
forutsetning.

Etter andre verdenskrig ble denne innsikten grunnlaget for den vestlige velferdsstaten.
Keynes’ prosjekt var i sin kjerne demokratisk: Det handlet ikke bare om gkonomisk
styring, men om sosial tillit. Statens ansvar var a sikre arbeid, velferd og balanse mellom
ulike interesser — for uten trygghet forvitrer ogsa friheten. Frihet er ikke mulig i et
samfunn preget av frykt, fattigdom og uforutsigbarhet.

Den keynesianske modellen gav etterkrigstidens demokrati en ny moralgkonomi. Staten
ble garantisten for vekst og velferd, kapitalen aksepterte regulering i bytte mot stabilitet,
og arbeiderbevegelsen fikk del i den gkonomiske gevinsten. Slik oppstod det Francis
Sejersted senere kalte den demokratiske kapitalismen — et system bygget pa
forhandling fremfor konflikt, pd kompromiss mellom profitt og trygghet, mellom
markedets frihet og politikkens ansvar.

Fagbevegelsen ble maktens motstykke, og staten dens forhandler. Velferdsstatens
fremvekst var derfor ikke bare et gkonomisk prosjekt, men et sosialt kontrakt: en kollektiv
forpliktelse til & forene frihet med solidaritet.

Men denne balansen hvilte pa historiske forutsetninger som snart skulle forvitre — stabile
nasjonalgkonomier, en sterk industribase, og en politisk kultur for fellesskap. Da kapitalen
begynte a krysse grenser raskere enn politikken kunne folge, ble den keynesianske ordenen
utfordret i sitt grunnlag.

36



I neste avsnitt, Kapitalens globalisering, folger vi hvordan denne balansen bryter opp
— hvordan finans, teknologi og frihandel gradvis lasriver kapitalen fra demokratiets
kontroll, og hvordan gkonomien pa nytt blir grenselgs.

7.3 Kapitalens globalisering

Fra 1970-tallet ble kapitalen pa nytt grenselgs. Oljeprisene, teknologiske revolusjoner og
finansielle liberaliseringer brot ned etterkrigstidens regulerte orden. Den keynesianske
kompromissgkonomien, bygget pa nasjonal kontroll og sosial balanse, matte sin grense i
en ny virkelighet: global handel, flytende valutaer og digitale markeder. Produksjonen
flyttet fra fabrikkgulv til finanssentre, fra arbeid til investering, fra nasjon til nettverk.

Kapitalen ble ikke lenger bundet av sted, men av system. Penger beveget seg med lysets
hastighet, mens arbeid og politikk forble lokalt forankret. Verdensgkonomien ble en ny
type rom — grenselgst for kapital, men fortsatt avgrenset for mennesker. Dette var
globaliseringens dobbelte ansikt: fri bevegelse for varer og penger, men stadig strengere
grenser for kropper og liv.

Den nasjonale politikken mistet gradvis sin kraft. Stater kunne ikke lenger fullt ut styre
sine gkonomier; markeder og investorer reagerte raskere enn regjeringer kunne tenke.
Demokratiet fortsatte a tale pa vegne av folket, men kapitalen talte med verdens stemme.
Spraket for suverenitet ble politisk, mens makten ble gkonomisk.

Resultatet var en ny asymmetri — mellom markeder som reagerer pa sekunder og samfunn
som endres over generasjoner. dkonomiens tempo overgikk politikkens rytme. I dette
tempoet oppstod en ny form for makt: ikke den som styrer gjennom lover, men den som
styrer gjennom forventninger. Kapitalens frihet ble demokratiets usynlige grense.

I det neste avsnittet, Nyliberalismens epoke, ser vi hvordan denne globale omstillingen
fikk sin ideologiske form — hvordan frihet igjen ble markedets sprak, og hvordan politikken
leerte & tenke som gkonomien.

7.4 Nyliberalismens epoke

P& 1980-tallet ble markedet igjen gjort til moral. Under Ronald Reagan og Margaret
Thatcher ble det gkonomiske spraket forvandlet til et etisk program: Staten var ikke
losningen, men problemet. Frihet ble definert som fravaer av regulering, og individets
egeninteresse ble laftet til samfunnets hgyeste prinsipp. Privatisering, deregulering og
skattekutt ble ikke bare gkonomiske reformer, men en ny form for sivilisasjonstenkning —
troen pa at markedets mekanismer kunne erstatte politikkens ansvar.

Denne ideologien ble lansert som frihetens gjenreisning, men friheten viste seg raskt a
veere ulikt fordelt. Den som eide, fikk flere valg; den som leide, flere begrensninger.
Trygghet ble privatisert, risiko individualisert. Nyliberalismen omdefinerte borgeren til
kunde, og fellesskapet til konkurranse. Samfunnet ble en markedsplass, og mennesket en
virksombhet.

I dette klimaet ble gkonomisk vekst igjen et mal i seg selv — ikke som middel til velstand,
men som selve definisjonen av velstand. Politikken laerte a tale markedets sprak:

37



effektivitet, produktivitet, kost—nytte. Tall erstattet verdier, og styring ble et spersmél om
kalkulasjon. Der Keynes hadde leert staten & tenke som et menneske, leerte nyliberalismen
mennesket & tenke som en bedrift.

Slik oppstod en ny form for styring — en teknokratisk moral der markedet ble den endelige
dommer. Alt kunne maéles, alt kunne prissettes, og alt som ikke kunne det, mistet sin plass.
Markedet ble ikke lenger et redskap for frihet, men dens malestokk. Friheten ble ikke
lenger delt, men kjopt.

I det neste avsnittet, Finanskapitalens dominans, ser vi hvordan denne ideologien
kulminerte i en ny fase av kapitalismen — der penger ikke lenger sirkulerte for a skape
verdier, men verdier ble skapt for a sirkulere penger.

7.5 Finanskapitalens dominans

Etter 1990-tallet vokste finansgkonomien til 4 bli den globale kapitalismens sentrum. Der
industrien tidligere hadde produsert varer, produserte finans verdier av verdier — profitt av
forventning, rikdom uten arbeid, vekst uten substans. Det som tidligere var en sektor blant
andre, ble na systemets hjerte: markedet for penger erstattet markedet for ting.

Der arbeid en gang var kilden til rikdom, ble det na avkastning pa kapital som skapte vekst.
@konomien gikk fra produksjon til prediksjon, fra fabrikkens rytme til barsens puls. Dette
var ikke bare en teknisk forskyvning, men en kulturell: kapitalen ble virtuell, men dens
konsekvenser hgyst reelle — gkende ulikhet, spekulasjon og strukturell sarbarhet.
Formuene vokste utenfor nasjonenes rekkevidde, mens samfunnene stod igjen med
gjelden.

Finansialiseringen forandret selve samfunnets anatomi. Rikdom ble lgsrevet fra arbeid,
risiko flyttet fra institusjoner til individer, og skonomiens moral ble reversert: de som tok
storst risiko, ble belennet, mens forsiktighet ble straffet. Markedet dyrket ikke lenger
produksjon, men volatilitet.

Finanskrisen i 2008 ble dette systemets selvavslegring. Det som ble omtalt som en
«markedsfeil» var i virkeligheten et moralsk sammenbrudd — et sammenbrudd i ansvar, i
tillit og i virkelighetsforstaelse. Gevinster ble privatisert, tap sosialiseres. Staten, som
nyliberalismen hadde erkleert overfladig, ble plutselig uunnveerlig som redningsmann for
systemet den var blitt bedt om & forlate.

Nar risikoen ble allmenn, ble friheten fellesskapets byrde. Den gkonomiske friheten som
hadde vert loftet, viste seg & vaere avhengig av et felles sikkerhetsnett — og dermed av
nettopp den staten markedet hadde forsgkt & overskride.

I det neste avsnittet, Demokratiets paradoks, ser vi hvordan denne utviklingen setter
demokratiet pa preve: Hvordan kan politisk frihet bestd nar gkonomisk makt beveger seg
utenfor politikkens rekkevidde?

38



7.6 Demokratiets paradoks

I den globaliserte gkonomien har demokratiet beholdt sitt sprak, men mistet mye av sin
kraft. Stater konkurrerer ikke lenger primart om verdier, men om investeringer. Skatt,
milje og arbeidsvilkar har blitt forhandlingskort i et spill der kapitalens bevegelighet setter
reglene. Det som en gang var nasjonal politikk, er blitt internasjonal konkurranse — en
kamp om tillit i markedets ayne.

Samtidig har politikken selv blitt fanget i et skonomisk vokabular. Begrepene som
dominerer den offentlige samtalen — vekst, effektivitet, konkurransekraft — henter sitt
sprak fra gkonomien, ikke fra etikken. De spegrsmalene som en gang definerte
demokratiets moralske kjerne — rettferdighet, fordeling, fellesskap — oversettes na til
markedsmessige storrelser. Politikkens verdi males i tall, ikke i prinsipper.

Resultatet er et dypt demokratisk paradoks. Folkets vilje skal styre, men rammene for hva
som er mulig bestemmes av kapitalens krav. Regjeringer kan skiftes ut, men spillereglene
bestar. @konomisk politikk presenteres som naturlover, ikke som valg. Dermed forvandles
demokratiet fra et sted for beslutninger til et rom for administrasjon — en forvaltning av
ngdvendighetens logikk.

Den politiske friheten overlever som form, men temmes gradvis for innhold. Demokratiet
taler fortsatt pa vegne av borgerne, men kapitalen handler pa vegne av verden. I dette
spenningsfeltet oppstar en stille krise — ikke av vold, men av mening. Nar politikkens sprak
blir skonomiens ekko, mister demokratiet sin evne til a forestille seg alternativer.

I det neste avsnittet, Nyliberalismen og frihetens illusjon, ser vi hvordan denne
tilstanden ikke bare er et resultat av global skonomi, men ogsa av en ny ideologisk
fortelling — en der friheten fremstar total, men makten blir usynlig.

7.7 Nyliberalismen og frihetens illusjon

Den nyliberale tenkningen, formulert av Friedrich von Hayek og Milton Friedman, bygget
pa et ideal om frihet uten grenser. Staten skulle reduseres til et minimum; markedet skulle
selv regulere bade moral, velferd og verdi. Denne troen pa markedet som samfunnets
moralske arkitekt fremstod som frigjerende — et lafte om a beskytte individet mot statlig
inngripen — men bar i seg et grunnleggende paradoks: Den overfarte makt fra politiske
fellesskap til skonomiske aktgrer uten ansvar.

Hayek hevdet at ethvert forsgk pa sosial planlegging truet individets frihet. Han advarte
mot at politikken, i gnsket om rettferdighet, kunne skli over i tyranni. Men han oversa at
markedet selv kunne utvikle seg til et planleggingssystem — et nettverk av institusjoner,
finansstremmer og eierinteresser som styrer samfunnet uten demokratisk legitimitet.
Markedets «usynlige hdnd» ble i praksis en synlig struktur: en orden uten herre, men med
ubgnnhgerlig makt.

Som Max Weber allerede hadde antydet, blir Zweckrationalitdt — den instrumentelle
rasjonaliteten — kapitalens egentlige fornuft. Det er en fornuft uten verdier, en logikk som
soker effektivitet uavhengig av mal. Den frigjor seg fra alle ytre hensyn, men mister

39



samtidig sitt etiske kompass. Det som begynte som en rasjonalitet for fremskritt, endte
som et maskineri uten retning.

Milton Friedman forstod konkurransen som frihetens hoyeste uttrykk. I hans verdensbilde
er markedet den eneste arena der individet virkelig kan vaere autonomt. Men
konkurransen forutsetter likhet i utgangspunktet — en forutsetning som aldri har eksistert i
virkeligheten. Dermed ble friheten et privilegium forkledd som prinsipp: en rett for dem
som allerede hadde ressurser til & bruke den.

Nyliberalismen ble pa den maten mer enn en gkonomisk doktrine — den ble en
okonomisk teologi. Den lovet frelse gjennom markedets rasjonalitet, men erstattet
politikkens moralske sprak med et gkonomisk. Det som tidligere var spgrsmal om
rettferdighet, fellesskap og mening, ble omgjort til kalkyler om effektivitet, vekst og
konkurransekraft.

Nar kapitalen fikk status som frihetens forvalter, ble mennesket redusert til sin funksjon:
konsument, produsent, investor. Et vesen malt i nytte, ikke i verdi. Det var som om
modernitetens lofte om frigjoring hadde snudd seg mot seg selv — frihetens sprak var blitt
maktens form.

I det neste avsnittet, Kapitalens monopol pa frihet, ser vi hvordan denne ideologiske
transformasjonen fullbyrdes: hvordan markedet ikke lenger bare konkurrerer om
ressurser, men om selve definisjonen av frihet.

7.8 Kapitalens monopol pa frihet

A tro at markedet garanterer frihet er 4 overse hvem som eier markedet. Friheten Hayek og
Friedman beskrev, var aldri universell — den var betinget av eierskap. Den som eier
produksjonsmidlene, ravarene, distribusjonen og informasjonen, eier ogsa frihetens
virkelighet. Den nyliberale friheten ble derfor ikke et system for selvstendighet, men for
dominans — et hierarki forkledd som mulighet.

I dag ser vi dette tydelig i den globale gkonomiens struktur. Kapitalen er ikke lenger spredt
mellom mange aktorer, men konsentrert i noen fa, grenselgse konsern. De kontrollerer
ikke bare produksjon og distribusjon, men ogsa selve spraket verden tenker i. De store
teknologiske plattformene — sgkemotorer, sosiale medier, digitale markedsplasser — utgjor
en ny infrastruktur for mening, kommunikasjon og identitet. De bestemmer ikke bare hva
vi kjoper, men hva vi ser, hva vi vet, og hva vi tror er mulig.

Slik blir markedets frihet en sirkuleer pastand: det forsvarer sin egen makt i frihetens navn.
Jo mer uavhengig kapitalen blir, desto mer fremstilles den som forutsetningen for frihet.
@konomisk makt kler seg i moralske symboler — innovasjon, effektivitet, valgfrihet — og
slik forvandles frihetens idé til kapitalens retorikk.

I norsk sammenheng ser vi en konkret speiling av dette i matvaresektoren. Nar tre konsern
kontrollerer hele verdikjeden fra grossist til butikkhylle, fremstar valgfriheten som stor —
men er i realiteten ngye regulert. Hyllene bugner av produkter, men eierskapet er det
samme. Markedet presenteres som apent, men fungerer som oligopol. Forbrukerens frihet
er illusorisk: vi velger mellom variasjoner avden samme makten.

40



Dermed blir markedets frihet i praksis frihet for kapitalen, ikke for mennesket. Friheten
mister sin etiske kjerne og reduseres til et gkonomisk privilegium. Kapitalens monopol pa
frihet bestar ikke i tvang, men i forestillingen om at alternativer ikke finnes.

I det neste avsnittet, Fra nyliberalisme til gkonomisk populisme, ser vi hvordan
denne utviklingen utlgser sin egen motreaksjon — hvordan fglelsen av avmakt og urett
skaper nye politiske bevegelser som lover a gi friheten tilbake til folket, men ofte pa
bekostning av selve demokratiet.

7.9 Fra nyliberalisme til gkonomisk populisme

I var tid har nyliberalismens sprak blitt overtatt og omformet av nye politiske bevegelser,
seerlig innen den amerikanske hgyrepopulismen. I bevegelsen rundt Make America Great
Again ser vi ikke lenger troen pa markedets rasjonalitet, men en folelsesmessig og
nasjonalistisk gkonomisme. Frihetens begrep blir ikke lenger universelt, men tribal: vdr
frihet mot deres makt.

Der Hayek og Friedman gnsket a frigjore markedet fra staten, gnsker den nye gkonomiske
populismen a bruke staten til 4 beskytte kapitalens interesser. Statlig makt settes inn for &
fremme nasjonale selskaper, straffe ideologiske motstandere og forme markedet i eget
bilde. Markedet blir ikke lenger et ngytralt rom for utveksling, men et vapen i
kulturkampen — en arena der gkonomiske beslutninger brukes som politiske signaler.

Dermed forsvinner ogsa liberalismens kjerne: tilliten til rettsstat, institusjoner og
rasjonalitet. Den gkonomiske friheten som en gang ble forbundet med universelle
prinsipper, reduseres na til et redskap for identitetspolitikk og lojalitet. Kapitalens sprak
blandes med nasjonens retorikk; gkonomien blir patriotisk, og politikken kommersiell.

Dette markerer en historisk vending — fra liberalisme som filosofi om frihet til
kapitalisme som ideologi om makt. Der demokratiet sgker balanse mellom frihet og
ansvar, sgker den nye kapitalpopulismen dominans under frihetens navn. @konomisk
politikk blir moral, og moral blir strategi.

Men paradoksalt nok apner denne utviklingen ogsa et nytt rom for staten. Etter flere tiar
som tilskuer trer staten igjen inn pa scenen — ikke som garantist for fellesskap, men som
aktiv deltaker i kapitalens spill.

I det neste avsnittet, Staten som investor, ser vi hvordan denne rollen forsterkes i det
21. darhundre: hvordan staten blir bade eier, konkurrent og strateg i en gkonomi der
grenser mellom offentlig og privat stadig viskes ut.

7.10 Staten som investor

I den globaliserte kapitalismen har staten fatt en ny og tvetydig rolle: bade regulator og
investor, bade vokter og deltaker. Etter arhundrer som kapitalens motmakt har den blitt en
del av dens maskineri — ikke uten motstand, men heller ikke uten gevinst. Staten forvalter
ikke lenger bare lover og rettigheter, men ogsa verdipapirer, markedsportefoljer og globale
fond.

41



Oljefondet i Norge star som et symbol pa denne dobbeltheten. Pa den ene siden
representerer det et demokratisk ideal: fellesskapets eierskap til nasjonens ressurser,
forvaltet med tanke pa kommende generasjoner. Pa den andre siden opererer fondet etter
markedets egen logikk — maksimering av avkastning, effektivitet, risikojustering. Slik blir
staten bade kapitalens eier og dens elev.

Dette reiser et grunnleggende spersmal: Kan demokratiet eie kapital uten a bli styrt
av den? Kan staten vaere et moralsk subjekt i et system som belgnner likegyldighet? Eller
blir ogsa staten gradvis en del av kapitalens egen rasjonalitet — vekst uten retning,
effektivitet uten etikk?

I praksis har statlige fond og nasjonale investeringer blitt fullt integrert i den globale
finansgkonomien. De opptrer ikke lenger som samfunnets korrigerende motmakt, men
som en del av kapitalens kretslgp. Der de en gang representerte politikkens langsomme tid,
er de né deltakere i markedets gyeblikkelige tempo. Statens forvaltere males ikke i
rettferdighet, men i prosent.

Slik viskes skillet mellom offentlig og privat gradvis ut. Staten investerer i de samme
selskapene den skal regulere, og avkastningen fra markedet blir selve malet pa politisk
suksess. Demokratiets institusjoner underlegges finansens sprak: risiko, avkastning,
konkurranse, baerekraft. Politikkens mening reduseres til kapitalens moral — en moral uten
etikk, men med avkastning som hayeste gode.

Oljefondet illustrerer denne nye politiske metafysikken: en stat som tjener fellesskapet
gjennom markedet, men som samtidig lar markedet definere hva fellesskapet skal vare.
Den gamle motsetningen mellom kapital og stat er ikke forsvunnet, men internalisert —
staten har blitt kapitalens mest moralske akter, men pa kapitalens premisser.

Dermed oppstar et nytt dilemma i demokratiets historie: Staten skal beskytte borgerne
mot markedets ubalanse, men avhenger samtidig av markedets stabilitet for & kunne gjore
det. Den er bade dommer og spiller, bade etisk autoritet og skonomisk akter.

I det neste avsnittet, Kapitalens kulturelle makt, ser vi hvordan denne gkonomiske
integrasjonen far en dypere konsekvens: hvordan kapitalens logikk ikke bare styrer penger
og politikk, men ogsa sprak, kultur og selvforstielse — selve formen for hva det vil si & veere
menneske i et gkonomisert samfunn.

7.11 Kapitalens kulturelle makt

Kapitalens makt i dag er ikke bare gkonomisk, men kulturell. Den former ikke bare vare
markeder, men vare dremmer, vare mal, vare begreper om hva et godt liv er. Reklamen
forteller oss hvem vi burde vaere; algoritmene viser oss hva vi gnsker; markedet laerer oss
hva som teller. Kapitalen har for lengst overskredet gkonomiens grenser og tradt inn i
bevisstheten — som en estetikk, en moral og en livsform.

Gjennom popularkultur og teknologi far kapitalen sitt mest subtile uttrykk. Sosiale medier
har forvandlet selvrepresentasjon til gkonomisk ressurs: likes, klikk og oppmerksomhet
fungerer som valuta i et nytt marked for synlighet. Influensere blir ikke lenger sett som
markedsfaorere, men som identitetsmodeller — selve beviset pa at konsum kan veere

42



eksistensielt. Netflix forteller oss hva som er verdt a fole; Apple definerer hvordan det foles
a veere moderne; luksusmerkene designer ikke bare kleer, men selvbilder.

Slik blir kapitalen ikke bare et system vi lever i, men et sprak vi tenker med. Den setter
standardene for hva som er rasjonelt, attraktivt og mulig. Det estetiske blir gkonomisk, og
det skonomiske estetiseres. Selv protesten mot systemet — gjennom motemerker,
alternative livsstiler, beerekraftig forbruk — blir raskt integrert som nye markedsnisjer.
Kapitalen lever av sin egen kritikk.

Friheten reduseres til valgfrihet, og lykken til konsum. Vi males ikke lenger etter karakter
eller handling, men etter kjopekraft, synlighet og selvoptimalisering. Der religionen en
gang formet menneskets etiske kompass, gjor na markedet det samme — men uten lgfte om
frelse, bare med lovnaden om oppgradering.

Dette er kapitalens mest effektive maktform — ikke tvang, men tiltrekning. Den virker ikke
gjennom loven, men gjennom gnsket. Den former vare drommer lenge for den former vare
valg. I sin mest sofistikerte form fremstar kapitalens makt som frihetens haydepunkt:
muligheten til & velge mellom uendelige alternativer som alle peker mot den samme
virkeligheten.

Kulturen blir dermed ikke lenger et rom for kritikk, men et speil for kapitalens
selvforstaelse. Nar alt kan bli vare — men ogsa symbol pa frihet — forsvinner skillet mellom
mening og marked.

I det neste avsnittet, Demokratiets grenser, ser vi hvordan denne kulturelle makten
ogsa setter politiske grenser: hvordan et samfunn som tenker i markedslogikk mister
evnen til & forsvare de verdiene demokratiet egentlig bygger pa — rettferdighet, fellesskap
og sannhet.

7.12 Demokratiets grenser

Nar gkonomien globaliseres og politikken forblir nasjonal, oppstar et tomrom — et rom der
ingen instans har reell makt over systemet som former alles liv. De multinasjonale
selskapene opererer pa tvers av lover og jurisdiksjoner, mens de institusjonene som skal
overvake dem — som FN, WTO eller Verdensbanken — ofte mangler demokratisk
legitimitet.

Demokratiet, som historisk ble skapt for 48 temme makt, mgter nd en makt uten ansikt.

Denne makten er ikke en konspirasjon, men en struktur. Kapitalens infrastruktur —
teknologi, data, finans og logistikk — er blitt s kompleks at den unndrar seg bade ansvar
og innsyn. Nar selskaper som Amazon, Apple og BlackRock far starre gkonomisk tyngde
enn de fleste stater, forskyves maktens sentrum. Der politikken opererer med mandat,
opererer kapitalen med nettverk. Der staten ma svare for sine beslutninger, handler
markedet i sanntid, uten ansvar.

Et tydelig eksempel er digitale plattformer. Facebook og X (tidligere Twitter) fungerer i
praksis som globale offentligheter, men uten demokratisk styring. De bestemmer hvem
som blir hert, hva som spres, og hvilke grenser ytringen far. Algoritmene, som styres av
kommersielle interesser, prioriterer engasjement over sannhet, konflikt over forstaelse.

43



Dermed flyttes ogsa demokratiets grunnpremiss — den apne samtalen — fra parlamentet til
plattformen, fra deliberasjon til data.

Et annet eksempel finner vi i klimapolitikken. Mens nasjonale demokratier diskuterer
tiltak, handles fremtiden pa karbonbgrser og gjennom finansielle instrumenter.
@konomien reagerer raskere enn demokratiet, og klimakrisen blir en markedsmulighet.
Det som burde vere et felles etisk anliggende, reduseres til et spersmal om lgnnsomhet og
risiko.

Ogsa finansmarkedene illustrerer demokratiets nye grenser. Nar en stats

obligasjonsrente kan endres pa sekunder av investorenes forventninger, blir politikken
indirekte styrt av markedets psykologi. Budsjett, velferd og arbeidsliv blir gjenstand for
finansielle vurderinger — og dermed flyttes avgjorelsene ut av demokratiets rekkevidde.

Resultatet er en folelse av avmakt — ikke bare blant borgere, men ogsa blant politikere. De
folkevalgte administrerer et system de ikke fullt ut kontrollerer, mens beslutningene tas i
lukkede rom: av markeder, algoritmer, modeller og maskiner.

Den demokratiske samtalen fragmenteres i sosiale medier, samtidig som den reelle makten
samles i teknologiske infrastrukturer.

Dermed tegner det seg et nytt maktlandskap: ett der kapitalen har global rekkevidde,
teknologien har operativ kontroll, og demokratiet har lokal legitimitet — men liten faktisk
styrke. Grensene for demokratiet gar ikke lenger ved landets territorium, men ved
systemets kompleksitet.

I det neste avsnittet, Analytisk refleksjon, skal vi se hvordan denne utviklingen
utfordrer hele forstaelsen av politisk frihet — og hva som kreves for at demokratiet igjen
skal kunne handle, ikke bare reagere, i kapitalens tidsalder.

7.13 Analytisk refleksjon

Kapitalens makt har alltid hatt to sider. Den skaper frihet gjennom velstand, men binder
gjennom avhengighet. Den fremmer kunnskap og innovasjon, men undergraver fellesskap
og tillit. Den gjor mennesket mektig i verden, men sarbart i seg selv. I den moderne
gkonomien har denne spenningen nadd sitt hgydepunkt.

Kapitalen har vunnet sin uavhengighet — ikke bare fra moral og stat, men fra selve
virkeligheten som politisk erfaring. Der gkonomien en gang var et redskap for samfunnets
mal, er den na blitt malet i seg selv. Verdiskaping forstas ikke lenger som skapelse av
mening, men som gkning av verdi. Dette er kapitalens stille revolusjon: den har gjort sine
egne lover til samfunnets naturlover.

Demokratiet overlever, men svekkes i sin kjerne — i evnen til & styre utviklingen i samsvar
med felles verdier. Det demokratiske systemet fungerer fortsatt, men det moralske
fundamentet uthules: Staten administrerer heller enn & handle, politikken forvalter heller
enn & skape. Tillit erstattes av teknokrati, og hap av styringsdokumenter.

Det er ikke lenger staten som former kapitalen, men kapitalen som former staten.
Offentlige institusjoner tilpasser seg markedets tempo, og borgerrollen reduseres til en

44



kombinasjon av forbruker og investor. Frihet males i fleksibilitet, og rettferdighet i
konkurranseevne. Slik internaliserer demokratiet kapitalens logikk — og mister gradvis sin
evne til 4 vaere annet enn dens forlengelse.

Spersmalet er derfor ikke bare om demokratiet kan begrense gkonomisk makt, men om
det kan bevare sin egen legitimitet i magte med den. For nar gkonomien blir den nye
moralen, forvandles politikkens oppgave: fra a fordele makt til a rettferdiggjore den.

I det neste avsnittet, Overgang til neste kapittel, vender vi oss mot de filosofiske og
eksistensielle konsekvensene av denne utviklingen — mot spgrsmalet om hva som skjer nar
kapitalens logikk ikke bare styrer gkonomien, men ogsad menneskets selvforstaelse, og
dermed frihetens innerste mening.

7.14 Overgang til neste kapittel

Kapitalens makt har forandret form — fra synlig eierskap til usynlig infrastruktur. Penger,
informasjon og makt flyter na i de samme nettverkene, styrt av algoritmer og
automatiserte beslutningssystemer. Den nye makten er ikke lenger personifisert, men
teknologisk: et system som virker uten ansikt, men med global rekkevidde. Demokratiets
institusjoner, skapt for en analog verden av lover, stater og stemmesedler, strever med a
folge etter.

I dette skiftet mister friheten sitt sentrum. Kapitalens bevegelse er ikke lenger et sparsmal
om eierskap, men om flyt — av data, energi, valuta, oppmerksomhet. Der makt tidligere
kunne lokaliseres, er den na distribuert i nettverk, koder og plattformer. Det er ikke lenger
konger og banker som styrer, men infrastruktur — stremmer av informasjon som former
var virkelighet for vi rekker a reflektere over den.

I neste kapittel, Kapitalens nye territorium: bolig, mat og natur, beveger vi oss fra
systemenes abstrakte niva til de konkrete arenaene der kapitalens logikk meoter
menneskets daglige liv. Her, i det mest hverdagslige — hjemmet, maten, jorden — blir
maktens nye form tydeligst. Nar alt som trengs for a leve blir investeringsobjekter,
forvandler friheten seg fra en rettighet til en pris.

Boligen blir finansielt produkt, ikke tilflukt. Jorden blir ressurs, ikke fellesskap. Maten blir
merkevare, ikke naring. Kapitalens frihet gar over i algoritmens kontroll, og mennesket
blir en bruker i stedet for en borger.

I den digitale skonomien har rasjonaliteten mistet sitt menneskelige mal. Som Max Weber
allerede antydet, blir kapitalens fornuft verdiles — en Zweckrationalitdt uten retning, et
maskineri som vet hvordan, men ikke hvorfor.

8 Kapitalens nye territorium: bolig, mat og natur

8.1 En ny fase av kapitalens ekspansjon

Den tredje fasen av kapitalismens historie er ikke forst og fremst industriell, men
eksistensiell. Etter & ha erobret produksjonen og finansene, sgker kapitalen na nye
territorier: selve grunnvilkarene for liv. Bolig, mat og natur — menneskets mest

45



elementaere behov — er blitt markeder. Kapitalismen har beveget seg fra fabrikkgulvet til
kjokkenbenken, fra bersen til jorden, fra produksjon til liv.

Dette markerer et skifte i kapitalens natur. Der den industrielle kapitalismen organiserte
arbeid, og den finansielle kapitalismen organiserte forventning, organiserer den post-
industrielle kapitalismen eksistens. Det handler ikke lenger bare om & eie midlene til
produksjon, men betingelsene for overlevelse: stedet vi bor, maten vi spiser, luften vi
puster i. Kapitalen har blitt antropologisk — den former ikke bare gkonomiske strukturer,
men menneskelige livsformer.

Kapitalen stopper aldri ved produksjonens grenser. Nar industri og finans er mettet, sgker
den nye omrader a kolonisere — behov, relasjoner, vaner, og naturens selve rytme. Som
geografen David Harvey beskriver det, skjer dette giennom akkumulasjon ved
fraravelse: en prosess der fellesskapets ressurser gradvis gjores om til private eiendeler,
og der det som for var delt, nd mé kjopes tilbake.

Vann, jord, energi og genetisk materiale — alt som tidligere var allmenninger — blir
underlagt markedslogikkens krav om avkastning. Kapitalen flytter seg dermed fra a
produsere ting til 4 eie betingelsene for livet selv. Den utvider sitt territorium ikke ved &
bygge, men ved a beslaglegge; ikke ved & skape, men ved 4 omdefinere hva som kan eies.

Denne utviklingen forvandler kapitalismen fra et gkonomisk system til en livsform — et
menster av verdier, vaner og gnsker som preger alt fra boligpolitikk til naturforvaltning. Vi
lever ikke lenger i kapitalismen; vi lever av den, og gjennom den.

I de neste delene av kapitlet skal vi undersgke hvordan dette arter seg i praksis. Forst i
boligen — hjemmets forvandling fra sted til spekulasjon. Deretter i maten — der naturens
syklus underordnes logistikkens. Til slutt i naturen selv — der livsgrunnlaget blir
finansobjekt.

8.2 Boligmarkedet — hjemmets forvandling

Boligen var en gang et symbol pa trygghet, tilhgrighet og kontinuitet — et sted der
mennesket kunne sla rot i verden. Den representerte stabilitet i en urolig tid, og var et rom
for livets langsomhet.

I dag er boligen blitt en vare i et finansielt kretslgp. Taket over hodet er ikke lenger et
sosialt gode, men en spekulasjonsobjekt, en kontantstrem, et middel for kapitalens vekst.
Markedet bestemmer ikke bare prisen pa hjemmet, men ogsa hvem som far veere del av
fellesskapet.

Eiendom har erstattet arbeid som den viktigste kilden til gkonomisk ulikhet. Verdier
skapes ikke ved innsats, men ved prisvekst. For noen blir boligen en formue; for andre et
gjeldsbur. Slik blir tryggheten selv gjort til risiko. Thomas Piketty har vist hvordan denne
utviklingen gjeninnferer en ny form for arvelig kapitalisme: Kapitalen vokser raskere enn
lonnen, og eiendom blir porten til sosial makt. Den som arver bolig, arver ogsa fremtidens
muligheter.

46



Dermed vender historien tilbake i forkledning. Klassestrukturen, som moderniteten trodde
den hadde brutt, gjenoppstar i en ny form — ikke basert pa adel og titler, men pa boliglan
og formuesforvaltning. Husets vegger er blitt samfunnets nye murer.

Dette forandrer ogsa byenes sjel. Der gater og torg en gang var rom for fellesskap, er de na
arenaer for kapitalflyt. Hjem blir investeringsportefaljer, nabolag soner for kapitalens
sirkulasjon. Airbnb gjer hjemmet til hotell, investorer gjor byrom til markeder, og
mennesker fordrives for & gi plass til avkastning. Byutvikling kalles vekst, men bearer ofte
preg av fordrivelse — av livsformer, nabolag og minner.

Boligmarkedet viser kapitalens paradoksale moral: vekst som fordrivelse, frihet som
eierskap. Den som eier, sover trygt mens kapitalen vokser; den som leier, betaler for
andres frihet. I et slikt system blir selv trygghet en luksus, og hjemmet et mél for
investering snarere enn et sted & hgre til.

Dermed avslgres frihetens nye natur: Den har fatt adresse, pantelan og markedsverdi.

I det neste avsnittet, Matens skonomi — kapitalens kontroll over det ngdvendige,
ser vi hvordan den samme logikken forplanter seg videre — fra hjemmet til maten, fra
stedet vi bor til det vi spiser. For i kapitalens tredje fase blir ogsa livets mest grunnleggende
behov gjort til kilde for profitt.

8.3 Matens gkonomi — kapitalens kontroll over det nedvendige

Ogsa maten — menneskets mest grunnleggende behov — er blitt fanget i kapitalens logikk.
Der naturens rytme en gang styrte produksjonen, styrer na markedslogikken naturen.
Maten har gatt fra & veere livets forutsetning til & bli kapitalens produkt.

I Norge kontrolleres dagligvaremarkedet av tre hovedakterer som styrer hele verdikjeden:
fra innkjop og distribusjon til butikkhylle. Denne vertikale integrasjonen gir effektivitet,
men ogsa makt — makt til & bestemme pris, produktutvalg og hvilke leveranderer som far
slippe til. Nar de samme konsernene bade forhandler pris, eier distribusjonen og driver
butikkene, oppstar et marked uten dpning: et lukket kretslop der konkurranse erstattes av
kontroll.

Konkurransetilsynet (2024) har vist at profitten i dagligvaresektoren forblir hay selv i
krisetider. OECD og NHH peker pa det samme: markedet fungerer ikke lenger som fri
konkurranse, men som oligopol. Slik blir matens gkonomi et speilbilde av kapitalens
generelle logikk — konsentrasjon av makt under dekke av mangfold.

Dette er et demokratisk problem, ikke bare et gkonomisk. Den som styrer maten, styrer
ogsa hverdagsrytmen, forbruksmenstrene og vanene vare. Gjennom prisstrategier,
kampanjer og reklame formes smak, moral og identitet. Barn leerer merkevarer for de
leerer planter, og lojalitet bygges ikke lenger til bonden, men til logoen.

Matens gkonomi er derfor ogsa en kulturgkonomi. Nar reklamen forteller oss at «du er hva
du spiser», oversettes et biologisk faktum til en markedsstrategi. @kologisk og beerekraftig
produksjon, som kunne veert et etisk prosjekt, blir et markedssegment — en nisje for de
som har rad til samvittighet. Selv solidaritet blir et kjopsvalg.

47



Det som kalles forbrukermakt er i virkeligheten markedsmakt i forkledning. Vi velger ikke
lenger mellom produsenter, men mellom strategier for kontroll. Den virkelige makten
ligger ikke i valget mellom varer, men i hvem som bestemmer hva som havner pa hyllen.

Matens gkonomi viser dermed hvordan kapitalen har beveget seg fra &8 dominere
produksjonen til & forme selve livets kretslgp. Den har gjort neering til strategi, biologi til
butikk, og overlevelse til merkevare.

I det neste avsnittet, Naturen som kapitalens siste grense, ser vi hvordan denne
logikken presses enda lenger — ut av butikkhyllene og inn i biosfaeren. For nér kapitalen
begynner a prissette luft, vann og karbon, blir selve livet den endelige valuta.

8.4 Naturen som kapitalens siste grense

Etter d ha erobret arbeid, eiendom og forbruk, vender kapitalen seg nd mot naturen selv.
Skog, hav, vann, luft — alt males i potensielle avkastningskurver. Det som en gang var
grunnlag for liv, blir nd grunnlag for vekst. Kapitalismen har alltid trengt nye territorier a
kolonisere, og i var tid har den funnet sitt siste: biosfaeren.

Det gronne skiftet, som kunne veert et frigjoringsprosjekt, har i stor grad blitt en ny
markedsfront. Karbonkvoter omsettes som aksjer, biodiversitet omregnes til sertifikater,
og energiformer som vind og vann pakkes inn i investeringsfond. I 2024 alene ble det
lansert flere internasjonale naturkapitalfond enn noen gang tidligere — fond som
prissetter naturens «gkosystemtjenester» og selger dem som baerekraftige verdipapirer.

Dette er ikke lenger miljgpolitikk, men skonomisk gkologi — en verden der naturens
verdi males i sin evne til & generere finansiell avkastning. Verdensbankens initiativer for
«natural capital accounting» og EU-taksonomien for baerekraftig finans er eksempler pa
hvordan naturen néd innlemmes i kapitalens sprak. Selv klimaet har fatt et finansielt ansikt.

Karbonmarkedene, som skulle veere et virkemiddel for utslippskutt, har utviklet seg til en
global handelsplass der retten til G forurense omsettes med hgy fortjeneste. Nar selskaper
kjoper seg klimakvoter i stedet for a redusere egne utslipp, blir ansvaret flytende og
atmosfaeren et regnskapsfelt.

Ulrich Beck beskrev dette som risikosamfunnet — et samfunn der kapitalen skaper de
truslene den senere tjener pa a lgse. Den samme industrien som forurenser, investerer i
renseteknologi. De samme finansinstitusjonene som finansierer oljeutvinning, lanserer
gronne obligasjoner. Jkologisk ansvar forvandles til gkonomisk strategi.

Et tydelig eksempel finner vi i oljesektoren: mens de store energiselskapene omprofilerer
seg som «baerekraftige energiselskaper», gker de samtidig sin samlede oljeproduksjon.
Den gronne overgangen blir da ikke et oppgjor med fossilkapitalen, men dens rebranding
— et estetisk skifte snarere enn et strukturelt.

Ogsa i Norge ser vi dette paradokset tydelig. Statens pensjonsfond investerer i fornybar
energi, men ogsa i globale selskaper som star for betydelige utslipp. Vannkraft og
vindkraft, som en gang ble forvaltet som fellesskapets goder, blir i skende grad objekter for

48



internasjonal kapital og private eierstrukturer. «Grgnn vekst» har blitt en méte a forsvare
vekst pa — ikke & begrense den.

Denne prosessen viser kapitalismens geniale, men destruktive fleksibilitet: den kan
absorbere enhver krise og gjore den lannsom. @kologisk kollaps blir ny gkonomisk vekst.
Til slutt blir selve planeten et marked — et system der naturens verdi ikke lenger ligger i
dens eksistens, men i dens omsettelighet.

I det neste avsnittet, Den norske modellen i mote med global kapital, ser vi
hvordan dette globale presset utfordrer samfunnsmodeller som tradisjonelt har sgkt a
forene vekst med fellesskap. For nar kapitalens logikk blir grenselgs, settes ogsa
velferdsstatens moralske og politiske baerekraft pa prove.

8.5 Den norske modellen i mate med global kapital

I Norge ble etterkrigstidens samfunn bygget pa tanken om at gkonomisk vekst skulle tjene
fellesskapet. Naturressursene var ikke bare grunnlag for rikdom, men for sosial
rettferdighet. Arbeid, bolig og natur ble betraktet som kollektive goder — pilarer i en
modell der staten var kapitalens motmakt og fellesskapets forvalter.

Men de siste tidrene har ogsa den norske modellen beveget seg mot markedslogikk.
Boligmarkedet liberaliseres, matvaresektoren konsentreres, og energipolitikken
finansialiseres. Oljefondet investerer globalt — ogsa i selskaper som driver frem de krisene
Norge forsgker & lgse nasjonalt: klimautslipp, naturedeleggelse og sosial ulikhet. Dermed
oppstar et paradoks: et land som forvalter enorme verdier pa verdens berser, men gradvis
mister kontrollen over sine egne strukturer.

Francis Sejersted advarte tidlig mot denne utviklingen — at den norske modellen kunne
«omdannes stille», fra samfunnskontrakt til kapitalforvaltningsstrategi. I dag ser vi
hvordan denne omdanningen skjer i praksis. Staten taler fellesskapets sprak, men handler
etter kapitalens logikk.

Et tydelig eksempel finner vi i areal- og naturforvaltningen. Store naturinngrep —
vindkraftutbygging, gruvedrift i fjell og dumping i fjorder — presenteres som gronn
politikk, men fungerer i praksis som kapitalens ekspansjon inn i naturens rom. Hver
fjellside og fjordarm blir en «ressurs», mélt i fremtidig verdiskaping og eksportpotensial.
Det som tidligere var felles landskap, blir na finansielle flater.

I vindkraftpolitikken ser vi hvordan denne logikken skjules bak et sprak av
ngdvendighet og barekraft. Nar utbygginger i reinbeiteomrader eller urert natur
begrunnes med klimaansvar, forflyttes spersmalet fra etisk til teknokratisk niva.
Beslutningene tas i styrerom og departementer, ikke i lokalsamfunnene som baerer
konsekvensene. Staten taler gront, men handler gratt — i trdd med kapitalens retning.

Det samme skjer i kyst- og havpolitikken, der privatiseringen av fiskerettigheter og
konsesjoner gradvis har flyttet eierskapet fra kystsamfunn til kapitalfond. Staten kaller det
modernisering, men resultatet er konsentrasjon av makt og tap av lokal selvbestemmelse.

49



I boligpolitikken omtales markedet som «naturlig reguleringsmekanisme», mens
offentlige byggeprogrammer og ikke-kommersielle alternativer svekkes. Slik fremstilles
fraveeret av politisk styring som en form for ansvarlighet.

Denne utviklingen viser hvordan staten stadig oftere fungerer som kapitalens
medforvalter, ikke som dens motmakt. Fellesskapets midler forvaltes med hoy etisk
bevissthet — men etter andres regler. Oljefondets etiske retningslinjer fungerer som
moralsk alibi for investeringer i et system som i seg selv mangler moral.

Den norske modellen balanserer dermed pa en historisk knivsegg: mellom solidaritet og
strategi, mellom etikk og avkastning. Nar fellesskapets verdier investeres i strukturer som
undergraver fellesskapets grunnlag — natur, tillit og likhet — forsvinner forskjellen mellom
moral og kapital.

I det neste avsnittet, Kapitalens moralgkonomi, undersgker vi nettopp dette: hvordan
kapitalen i var tid har utviklet sitt eget moralske vokabular — et sprak som etterligner etikk,
men tjener gkonomisk legitimitet.

8.6 Kapitalens moralgkonomi

Kapitalens utvidelse inn i livets grunnleggende sfeaerer avslgrer dens egentlige karakter: den
er ikke bare gkonomi, men en form for moral. Den forteller oss hva som anses som riktig,
onskelig og mulig. I praksis har kapitalen overtatt mange av de funksjonene religionen og
etikken en gang hadde — den gir oss normer for handling, lover om rettferdighet, og lofter
om frelse, bare i en annen form: vekst, effektivitet, og velstand.

Nar vi sier at noe «ikke lgnner seg», mener vi som regel at det ikke passer inn i kapitalens
sprak. Men lgnnsomhet er ikke en naturtilstand — det er en fortelling, et moralsk kriterium
utkledd som tall. Den forteller oss at verdi bare finnes der det kan méles, og at mening
uten avkastning ikke teller.

Dette er det Shoshana Zuboff kaller instrumentell rasjonalitet — alt vurderes etter
nytte, ogsa det som ikke kan eies. Omsorg, tillit, natur og tid far verdi bare nar de omsettes
i produktivitet eller vekst. Det som ikke kan males, blir usynlig; det som ikke gir gevinst,
blir uansvarlig. Dermed forskyves samfunnets moralske sentrum — fra fellesskap til finans,
fra forpliktelse til fleksibilitet.

Dette ser vi tydelig i var egen hverdag:

— Nar sykehus ma «effektivisere» omsorg, males ikke lindring, men liggedegn.

— Nar universiteter vurderes etter publiseringspoeng, forsvinner kunnskapens etiske
formal bak statistikkens logikk.

— Nar miljetiltak ma vaere «baerekraftige investeringer» for a anses som legitime, blir
naturen et regneark.

Slik er kapitalens moralgkonomi bade subtil og total. Den virker ikke gjennom tvang, men
gjennom internalisering — vi leerer a tenke gkonomisk om alt. Vi sper ikke lenger: Er dette
rettferdig?, men: Er dette baerekraftig — okonomisk sett? Kapitalens sprak blir samfunnets
moral, og dens begreper — verdiskaping, konkurransekraft, innovasjon — blir vare moderne

dyder.

50



Selv nar kapitalen forsgker 4 fremsta moralsk, skjer det pa egne premisser. Begreper som
ESG (Environmental, Social, Governance), «berekraftsrapportering» og «corporate social
responsibility» er uttrykk for en ny etisk estetikk: ansvarlighet uten ansvar. Det er et
moralsk vokabular som gir kapitalen legitimitet uten & endre dens struktur. Nar et
oljeselskap planter treer for & «kkompensere» utslipp, er det ikke moral, men PR — et ritual
for a rense gkonomisk skyld.

Dermed far vi en ny type moral: en som ikke handler om rett og galt, men om balanse og
risiko. Kapitalen skaper et moralsk univers der alt kan veies opp mot noe annet, og der selv
urett kan rettferdiggjores sa lenge den gir gevinst. Det er dette Weber kalte
verdirasjonalitetens fall: nar etikken reduseres til gkonomi, og tallene blir var tids
samvittighet.

For demokratiet har denne utviklingen dype konsekvenser. Nar kapitalen overtar
definisjonsmakten over virkeligheten, mister politikken sitt moralske sprak. Begrepene
som en gang bar mening — rettferdighet, plikt, ansvar — blir erstattet av markedsord som
lennsomhet, innovasjon og konkurransekraft. Moralen flytter fra det felles til det
finansielle, fra samvittigheten til systemet.

Slik blir kapitalens moralgkonomi var tids umerkelige etikk — en som ikke spor hva som er
rett, men hva som lenner seg @ mene.

I det neste avsnittet, Analytisk refleksjon, skal vi samle tradene fra dette kapittelet:
hvordan kapitalens ekspansjon inn i bolig, mat, natur og moral danner et nytt verdensbilde
— der gkonomien ikke lenger er et middel, men selve meningen.

8.7 Analytisk refleksjon

Boligmarkedet, matvaresektoren og naturressursene viser hvordan kapitalen har beveget
seg fra produksjon til livsbetingelser. Det er ikke lenger bare arbeidets verden som formes
av markedet, men selve grunnlaget for a leve. Kapitalen eier ikke bare vare produkter, men
vare forutsetninger — jorden vi bor pa, maten vi spiser, energien vi forbruker og spraket vi
tenker med.

Denne utviklingen har tre tydelige konsekvenser:

1. Sosialt: Ulikheten gker, og fellesskapet svekkes. Nar bolig blir investering og mat en
merkevare, mister samfunnet sin felles malestokk for verdighet. Frihet knyttes ikke lenger
til deltakelse, men til kjgpekraft. Den som eier, far frihet; den som leier, far avhengighet.
Fellesskapets band erstattes av markedets kontrakter.

2. Pkologisk: Naturen reduseres til rastoff for vekst. I det ayeblikket skog, hav og luft far
prislapp, mister de sin egenverdi. Det som skulle reddes, ma forst edelegges nok til & bli
lennsomt & bevare. Slik blir naturvernets sprak fanget i kapitalens grammatikk: det ma
lonne seg a redde planeten.

3. Politisk: Demokratiet mister kontrollen over sine egne forutsetninger. Nar
boligmarked, matvarekjeder og energiselskaper folger globale finansstremmer, mister

5



nasjonale institusjoner evnen til 4 regulere dem. Staten forvalter, men bestemmer ikke;
politikken styrer, men eies.

Slik har kapitalens makt blitt hverdagslig. Den utspiller seg ikke bare pa bgrser og i
styrerom, men i boligprisene, handlekurven og stremregningen. Den virker ikke gjennom
tvang, men gjennom vaner — den former det vi tar for gitt. Det er dette som gjor
motstanden sa vanskelig: den krever ikke revolusjon, men en ny moral.

Motstanden ma begynne i bevisstheten — i & se at gkonomien ikke er natur, men valg; at
lennsomhet ikke er sannhet, men fortelling. Forst nar vi gjenfinner et sprak for verdi som
ikke er pris, kan demokratiet igjen bli et etisk prosjekt.

I det neste avsnittet, Overgang til neste kapittel, apnes perspektivet mot mennesket
selv. For hvis kapitalen har overtatt livets materielle betingelser, gjenstar spersmalet om
dens siste erobring: bevisstheten. I neste kapittel — Kapital og subjektivitet i den digitale
tidsalder — undersgker vi hvordan data, oppmerksomhet og identitet har blitt kapitalens
nye rastoff, og hvordan mennesket selv né er blitt markedets viktigste produkt.

8.8 Overgang til neste kapittel

Nar kapitalen flytter inn i livets grunnstrukturer, utfordres ikke bare gkonomien, men
demokratiets sjel. Frihet kan ikke males i kvadratmeter, kalorier eller kilowatt. Den
handler om evnen til 4 handle, velge og forsta seg selv uten a vaere fanget i systemets
logikk.

Men i var tid star denne friheten overfor sin mest subtile utfordring. Kapitalens makt har
blitt usynlig — ikke fordi den har forsvunnet, men fordi den har blitt digital. Den styrer ikke
lenger bare gjennom penger og varer, men gjennom data, algoritmer og informasjon. Der
tidligere tiders kapital kontrollerte arbeid og eiendom, kontrollerer den na
oppmerksombhet og atferd.

I neste kapittel, Kapital, overvakning og teknologiens makt, undersgkes hvordan
den digitale skonomien har gjort kapitalens kontroll total — ikke bare over ting, men over
tanker. Hvordan teknologien, som en gang ble lovet som frigjering, har blitt kapitalens
mest effektive redskap: en makt som ikke bare former vare handlinger, men selve vare
gnsker.

9 Kapital, overvakning og teknologiens makt

9.1 Den digitale revolusjonen — en ny form for skonomi

Digitaliseringen har endret alt: hvordan vi arbeider, kommuniserer, handler og tenker.
Men det som fremstar som et teknologisk fremskritt, er ogsa et skifte i maktens natur.
Der industrisamfunnet samlet mennesker rundt maskinen, samler det digitale samfunnet
data om mennesket. Maskinen produserte varer — algoritmen produserer virkelighet.

Kapitalen har funnet sitt mest effektive rastoff: informasjon. Data er blitt den nye oljen —
en ressurs som utvinnes, raffineres og omsettes i et globalt marked uten grenser. Alt vi
klikker pa, saker etter, kjoper, liker og sier, blir til sma dataspor som til sammen utgjor et

52



enormt kart over menneskelig atferd.
Den som kontrollerer disse informasjonsstremmene, kontrollerer ikke bare gkonomien,
men virkelighetsoppfatningen.

Teknologigigantene — Google, Apple, Meta (Facebook), Amazon og Microsoft —
har skapt en ny type gkonomi der informasjon er bade rastoff, produkt og valuta. Der
fabrikken en gang var kapitalens sentrum, er det na plattformen. Der arbeid en gang ble
malt i timer, méles nd oppmerksomhet.

Nar du bruker gratis tjenester, betaler du ikke med penger, men med data.

Google bruker sgkene dine til 4 bygge en profil av hvem du er. Facebook analyserer dine
relasjoner og folelser for & selge mélrettet reklame. Amazon registrerer hva du kjeper, nar
du kjgper, og hvor lenge du ngler for du kjeper. TikTok laerer av hvert sveip hva som far
deg til & stoppe — og bruker det til & gjore deg veerende.

Dette er ikke tilfeldig: hver bevegelse, hvert ord, hvert sekund av var digitale
tilstedeverelse blir oversatt til prediksjon — en beregning av hva vi mest sannsynlig vil
gjore neste gang. Denne informasjonen omsettes i markeder der selskaper kjoper og selger
fremtidig atferd som en vare.

Shoshana Zuboff kaller dette overvakningskapitalisme: et system der menneskelig
erfaring omgjores til profitt. Vi er ikke lenger brukere, men produkter.

I stedet for a selge varer til oss, selger selskapene oss — vare vaner, tanker, preferanser og
folelser — videre til annonserer og datapartnere. Den digitale kapitalismen handler derfor
ikke om & gi mennesker mer frihet, men om a forutsi og forme hva friheten brukes til.

Dette systemet er sd somlgst at det foles naturlig. Vi tror vi navigerer fritt, men vare valg
filtreres, veies og rangeres av algoritmer som kjenner oss bedre enn vi kjenner oss selv.
Netflix foreslar hva vi ber se, Spotify hva vi bar here, Google hva vi bar vite. Slik glir
teknologiens bekvemmelighet over i maktens stillhet.

Den industrielle kapitalismen forvandlet arbeid til vare. Den digitale kapitalismen
forvandler erfaring til data. Vi star midt i et historisk skifte der kapitalens objekt ikke
lenger er materielle produkter, men menneskelig atferd.

Teknologien har blitt kapitalens nye infrastruktur — et usynlig nettverk som binder
mennesker sammen, ikke i solidaritet, men i algoritmisk styring.

I det neste avsnittet, Overvakningskapitalismen, ser vi neermere pa hvordan denne
logikken fungerer i praksis: hvordan datainnsamling, algoritmer og kunstig intelligens
skaper et nytt system for sosial kontroll — der friheten méles i engasjement, og privatlivet
blir rastoff for vekst.

9.2 Overvakningskapitalismen

Shoshana Zuboff kaller var tid overviakningskapitalismens zera. Den bygger pa et
enkelt, men radikalt prinsipp: menneskelig erfaring omgjores til rastoff for gkonomisk
gevinst.

Hver bevegelse, hvert sgk, hvert kjop og hver samtale genererer data — og disse dataene

53



samles, analyseres, kobles og selges videre. Menneskelivets spontane rytme blir
ramateriale i et globalt skonomisk maskineri.

Teknologiselskapene eier ikke bare plattformene vi bruker — de eier innsikten i hvordan
vi bruker dem. De vet hvor vi er, hva vi sgker etter, hvem vi snakker med, og hva som
holder pa var oppmerksomhet. Der produksjonsmidlene en gang var fysiske, er de na
kognitive: modeller, algoritmer, nettverk, mgnstre. Kunnskap om mennesket er blitt
kapitalens mest lannsomme eiendom.

Denne gkonomien er ikke apenlyst undertrykkende. Den virker gjennom forferelse, ikke
tvang. Vi gir frivillig fra oss informasjonen som brukes til 4 forme vére egne valg — i troen
pa at vi handler fritt. Hver gang vi klikker «Godta alle informasjonskapsler», bytter vi
personvern mot bekvemmelighet. Hver gang vi bruker Google Maps, TikTok eller
Instagram, lar vi algoritmene laere oss bedre & kjenne enn vi selv gjor.

Zuboff kaller dette instrumentarisk makt: en makt som ikke bryter viljen, men
programmerer den. Der industrisamfunnet trengte arbeidernes tid, trenger den digitale
gkonomien vére folelser, vaner og oppmerksomhet. Vi er ikke lenger arbeidere, men
dataprodusenter — uvitende leverandgrer av informasjon som mates inn i et globalt
system for prediksjon og kontroll.

Dette systemet er overalt.

* Facebook analyserer vare emosjonelle reaksjoner for a finjustere innhold som
holder oss lengre pa plattformen.

* TikTok bruker kunstig intelligens til 4 lese ansiktsuttrykk, tempo og pause i
scrolling for & forutsi hva som vil trigge oss neste gang.

* Amazon kan sende varer for du bestiller dem, fordi algoritmene allerede vet at du
kommer til & kjope dem.

» Netflix forutser hvilke serier du vil binge, og Spotify justerer spillelistene etter
humeret ditt.

Kapitalen tjener ikke lenger bare pa a selge varer, men pa 4 forutsi handlinger. Den
selger sannsynligheter. Jo mer presist systemet vet hva du vil, jo mer verdifull blir du
som datapunkt.

Selv helse og trygghet blir datakilder:
» Smartklokker maler savn og puls og sender helseinformasjon til skyen.
» Navigasjonsapper folger bevegelsene vare i sanntid.
* Hjemmeassistenter som Alexa og Google Home lytter alltid, «for & hjelpe».

+ Kommuner og arbeidsgivere bruker analyseverktoy for & kartlegge prestasjon og
trivsel.

Resultatet er en form for digital feudalekonomi, der borgerne lever i komfort, men
under usynlig kontroll. Plattformene fungerer som moderne lensherrer: de eier dataene,
mens vi far bruke deres tjenester — mot a bli overvaket.

54



Zuboff beskriver dette som en ny form for kapitalistisk vold: ikke gjennom trusler eller
straff, men gjennom total tilgjengelighet. Vi gir fra oss frihet i bytte mot bekvemmelighet,
kontroll i bytte mot komfort. Den virkelige prisen for gratisapper er ikke penger, men
selvbestemmelse.

Der energien drev den industrielle kapitalismen, driver informasjon den digitale.
Forskjellen er at der energi forbrukes, former informasjon seg selv i stadig nye
kombinasjoner. Jo mer vi bruker teknologien, desto mer effektiv blir den i & forutsi — og
dermed pavirke — oss.

Slik blir overvakningskapitalismen en selvforsterkende sirkel: vi tror vi bruker teknologien,
men teknologien bruker oss. Vi tror vi sgker informasjon, men i virkeligheten er det
informasjonen som sgker oss.

I det neste avsnittet, Algoritmisk styring og demokratiets erosjon, skal vi se
hvordan denne maktformen ikke bare endrer forbrukeratferd, men selve det politiske
rommet: hvordan algoritmer pavirker hva vi ser, hva vi tror, og til slutt hva vi stemmer pa.

9.3 Algoritmisk styring og demokratiets erosjon

Algoritmene som driver plattformene er designet for ett formal: & fange
oppmerksomhet og maksimere profitt.

De avgjer hva vi ser, hvem vi mgter, og hvilke tanker som far plass i det offentlige rom.
Dette er ikke lenger et spersmal om teknologi — det er et spersmal om demokrati. For et
folkestyre forutsetter informerte borgere, ikke manipulerte brukere. Nar
oppmerksomheten styres av gkonomiske algoritmer, forvitrer den felles virkeligheten.

I praksis betyr det at ingen av oss ser den samme verden.

Facebooks nyhetsfeed, TikToks «For You»-side og YouTubes anbefalingssystem filtrerer
virkeligheten gjennom et gkonomisk prinsipp: det du bruker mest tid pa, skal du fG mer
av.

Resultatet er en individuell virkelighetsskulptur — en speilverden som bekrefter vare
antakelser, polerer vare fordommer og holder oss fanget i et behagelig ekkokammer.
Den felles offentligheten, som en gang var demokratiets mateplass, fragmenteres til
tusen private virkeligheter.

Dette er demokratiets nye sarbarhet: ikke sensur, men overflod; ikke lagn, men stoy.
Nar alt roper, forsvinner evnen til & lytte. Nar alt hevdes & vere sant, blir sannhet et
spersmal om smak.

Denne utviklingen er ikke teoretisk. Den skjer her og na — og den har fatt juridiske og
politiske konsekvenser.

I USA pagar det store sgksmal mot Meta (Facebook og Instagram), der over 40
delstater anklager selskapet for bevisst 4 ha designet algoritmer som skaper avhengighet
hos barn og unge. Dokumentasjonen viser at selskapet lenge har visst at plattformene
deres bidrar til angst, depresjon og kroppspress, men likevel optimalisert for mer brukstid
— fordi mer bruk betyr mer data og mer profitt.

55



Det samme gjelder TikTok, som er under etterforskning for hvordan appen manipulerer
barns oppmerksomhet gjennom uendelige videostremmer og belonningsmekanismer.
Foreldre i bade USA og Europa har gétt til sak etter at barn har utviklet tvangsmessig bruk,
og i noen tilfeller tatt sitt eget liv etter & ha blitt fanget i morke algoritmiske spiraler av
selvskading og ekstremt innhold.

I dagliglivet ser vi konsekvensene overalt:

— Barn mister sgvn og konsentrasjon, fordi plattformene er bygget som kasinoer — med
sma dopamin-gevinster i hver sveip.

— Voksne mister oppmerksomheten sin til arbeidsdager avbrutt av varsler, anbefalinger og
uendelige oppdateringer.

— Politikken mister sin sammenheng nar velgere mater helt ulike nyhetsbilder —
skreddersydd etter data om hva som mest sannsynlig far dem til & reagere.

Skandalene rundt Cambridge Analytica under det amerikanske presidentvalget i 2016
viste hva som star pa spill: et privat selskap brukte millioner av Facebook-profiler til &
malrette politiske budskap som spilte pa frykt og sinne.

Siden den gang har teknologien blitt enda mer avansert. Kunstig intelligens produserer
deepfakes, manipulerte bilder og stemmer, som gjor skillet mellom fakta og fiksjon stadig
tynnere.

Slik blir algoritmene var tids usynlige sensorer av virkelighet. De bestemmer ikke hva
vi md mene, men hva vi kan mene innenfor det synlige feltet.

Det er ikke diktatur, men design — en stille form for makt der kontrollen ligger i
strukturene, ikke i forbudene.

For demokratiet betyr dette en langsom erosjon.

Ikke fordi borgere tvinges til taushet, men fordi oppmerksomheten deres kjaopes og styres
av kommersielle interesser.

Ikke fordi informasjon mangler, men fordi den er overveldende, méalrettet og uforstaelig.
Den offentlige samtalen mister sin moralske tyngde néar alt er innhold og alle ytringer er
produkter.

Det som en gang var folkets stemme, har blitt plattformens feed.

9.4 Digitalt arbeid og algoritmisk makt

I den digitale gkonomien har arbeidet mistet sin fysiske form. Produksjonen skjer ikke
lenger i fabrikken, men i dataflyten — i klikk, sgk og bevegelser.

Nick Srnicek beskriver dette som plattformkapitalisme: et system der verdiskapingen
ikke kommer fra produksjon, men fra kontrollen over de digitale infrastrukturene
som andre bruker.

Arbeidet er blitt usynlig, men allestedsnarvaerende. Hver handling, hvert kjop og hvert
opphold i et digitalt rom genererer data som kan eies, kjopes og selges. Vi jobber uten &
vite det — ikke med hendene, men med oppmerksomheten. Plattformene fungerer som nye
arbeidsgivere, men uten arbeidskontrakter og uten ansvar.

56



Uber, Foodora og Wolt viser hvordan den klassiske arbeidsrelasjonen opplases.
Sjaforen eller budet er «selvstendig neeringsdrivende», men styres av en app som
bestemmer hvem som far oppdrag, hvor lenge de venter og hva de tjener. Algoritmen
erstatter sjefen — uten a sta til ansvar.

Den bestemmer lgnnen i sanntid, basert pa ettersparsel og oppfersel. Den kan
«degradere» en arbeider uten forklaring, og fjerne dem fra plattformen med ett klikk.

I kontorarbeidets verden skjer det samme: programvare som Microsoft Viva og
Workday registrerer tastetrykk, e-poster og produktivitet. Ansatte males ikke pa innsats,
men pa aktivitet — en digital form for taylorisme.

Selv i offentlig sektor har algoritmisk styring sneket seg inn: i flere land brukes
automatiserte beslutningssystemer til 4 beregne hvem som far sosialhjelp, lan eller
pleie. I Nederland forte et slikt system til massiv feilovervakning og sosial diskriminering,
kjent som SyRI-skandalen.

Denne utviklingen avslgrer et ubehagelig paradoks: lovverket henger etter, fordi
kapitalen alltid loper foran. Reguleringene er nasjonale, mens plattformene er globale.
Arbeidstakerloven ble skrevet for fabrikkgulv, ikke for algoritmer.

Slik kan selskaper omgéa ansvar ved & definere arbeidere som brukere, ikke ansatte — et
spraklig skifte med enorme konsekvenser.

Ingen arbeidstid, ingen sykepenger, ingen pensjon — men full kontroll fra plattformens
side.

Algoritmene organiserer ikke bare informasjon, men ogsa menneskelig atferd. De
bestemmer synlighet, relevans og verdi — hvem som far jobber, hvem som far lan,
hvem som far oppmerksomhet. Det er et nytt klassesystem, bygget pa kode.

Denne formen for makt er taus, men absolutt. Den lover frihet gjennom valgmuligheter,
men forvandler mennesket til ressurs og overvaket aktor.

Nar arbeidet digitaliseres, forsvinner bdde arbeidsplassen og rettighetene. Vi blir ikke
lenger ansatt i et firma, men integrert i et system.

Dette er kapitalens nye maskineri — en rasjonalitet uten kropp, men med global
rekkevidde.

En gkonomi som aldri trenger 4 mote mennesket ansikt til ansikt, men som likevel vet alt
om det.

Slik oppstar en ny type fremmedgjering: ikke mellom arbeid og produkt, men mellom
menneske og seg selv.

For nér hver bevegelse, hvert klikk og hvert ord blir analysert og verdsatt, hvem eier da
egentlig var tid?

I neste del, 9.5 Makt uten ansikt — Foucaults blikk i den digitale tid, skal vi se
hvordan denne algoritmiske makten kan forstds gjennom Michel Foucaults analyse av
overvakning og disiplin. For i dag er det ikke fengselsmurene som holder oss pa plass — det
er skjermene, sensorenes og systemenes stille blikk.

57



9.5 Makt uten ansikt — Foucaults blikk i den digitale tid

Michel Foucault beskrev makt som noe som virker gjennom overvakning og
internalisering, ikke giennom synlig undertrykkelse.

Hans analyse av panoptikonet — fengselet der fangen aldri vet nar han blir observert — ble
en metafor for moderne samfunn: maktens effektivitet ligger i at vi overvaker oss selv.

I dag har panoptikonet flyttet inn i lommen.

Mobilen, kameraet i dgra, klokken pa handleddet og algoritmen i nettleseren utgjor et nytt
nettverk av blikk. Forskjellen fra Foucaults tid er at vi na deltar frivillig i overvakningen.
Vi deler treningsdata, posisjoner, folelser og bilder — ikke fordi noen tvinger oss, men fordi
systemet tilbyr komfort, tilhgrighet og effektivitet i retur.

Vi oppferer oss som om noen ser oss, fordi noen alltid gjor det.

Foucault kalte dette biopolitikk — makt som virker gjennom regulering av liv, helse og
kropp. I var tid har biopolitikken blitt datalogikk.

Der staten en gang malte befolkningen for a forvalte den, maler na teknologien individet
for a selge det.

Helseapper registrerer sgvn, puls og bevegelse; smartklokker oversetter kroppen til tall;
digitale leeringsplattformer analyserer barns konsentrasjon og karakterutvikling.

Slik blir livet selv en konstant strem av datapunkter — et system som overvaker for &
optimalisere.

Men denne makten fremstar ikke som tvang. Den fremstar som omsorg, trygghet og
effektivitet.

Nar arbeidsgivere bruker produktivitetsverktoy for 4 «forsta medarbeiderne bedre», eller
nar skoler innfgrer programvare som «tilpasser leering individuelt», virker det som hjelp —
men i bakgrunnen ligger en infrastruktur av kontroll.

Den digitale makten trenger ikke a straffe; den analyserer, rangerer og anbefaler.
Derfor virker den noytral — som «data».

Under denne tilsynelatende objektiviteten ligger imidlertid skonomisk styring: det som
optimaliseres, er ikke frihet, men lsannsomhet.

Jo mer forutsigbar vi blir, desto mer kontrollerbar er vi — og jo mer kontrollerbar, desto
mer verdifull som markedsressurs.

Slik har Foucaults panoptikon fatt en ny form: ikke et tarn i midten av et fengsel, men et
nettverk av skjermer, sensorer og systemer.

Det ser ikke ned pa oss — det ser gjennom oss.

Vi lever i en verden der makten ikke lenger har ansikt, men grensesnitt.

I neste del, 9.6 Kapitalens makt og statens rolle — kontrollens allianse, ser vi
hvordan dette systemet ikke bare bares av selskaper, men ogsa av staten selv. For nar
teknologi og sikkerhet smelter sammen, og nar data blir politikkens rastoff, oppstar en ny
type maktallianse — der frihetens sprak brukes for & legitimere kontroll.

58



9.6 Kapitalens makt og statens rolle — kontrollens allianse

Kapitalens makt trenger ikke nadvendigvis en svak stat — tvert imot.

For at markedet skal ekspandere, ma staten garantere eiendomsrett, stabilitet og
forutsigbarhet. Uten lover, politi og infrastruktur kollapser markedet pa et gyeblikk.
Dermed blir det statlige apparatet ikke kapitalens motmakt, men dens medspiller.

I den moderne, postindustrielle staten oppstar en ny symbiose:

kapitalen organiserer produksjonen, mens staten organiserer befolkningen.
Bedriftene kontrollerer varer og informasjon; myndighetene kontrollerer mennesker og
data. Denne delte arbeidsdelingen skaper et system der frihet og kontroll virker side
om side.

Staten trekker seg ut av produksjonen, men bygger stadig mer omfattende regulering for a
beskytte markedet mot sine egne konsekvenser.

Nar banker trues av kollaps, trar staten inn som redningsmann — ikke fordi moral krever
det, men fordi systemet gjor det.

Nar teknologiselskaper samler enorme datamengder, er det staten som garanterer
infrastrukturen og beskytter eierskapet — ofte under paskudd av «nasjonal sikkerhet».

I stedet for & vaere et vern mot gkonomisk makt, blir staten en garantist for
markedslogikken.

Dette ser vi tydelig i praksis:

* Under finanskrisen i 2008 brukte statene milliarder pa & redde banker som var
«too big to fail». Tapene ble sosialisert, mens gevinstene forble private.

* I EU har overvakning av digitale kommunikasjonsplattformer blitt legitimert som
kamp mot terror og desinformasjon, men i praksis bidrar systemene til 4 beskytte og
standardisere kapitalens digitale rom.

* I Norge investerer staten via Oljefondet i de samme selskapene som driver frem
klimakrisen — samtidig som den faorer gronn politikk hjemme.

¢ Under pandemien ble digitale sporingssystemer og helseapper innfort med
argumentet om trygghet, men teknologien de introduserte forble i bruk lenge
etterpa — na som del av et nytt styringsapparat.

Max Weber beskrev byrakratiet som den mest effektive form for administrasjon — men
ogsa den mest ufrie.

Nar staten blir en teknokratisk maskin for & «styre risiko», reduseres politikk til
forvaltning av usikkerhet.

Sosiologen Ulrich Beck kalte dette risikosamfunnet — en virkelighet der staten ikke lenger
primert skaper trygghet, men forsgker 4 kontrollere konsekvensene av kapitalens
egen vekst: klimaendringer, finansbobler, sosial uro og teknologisk overvakning.

Dermed oppstar det moderne paradokset:
staten som frigjorde markedet, ma stadig oftere redde det.
Den lover frihet, men ender med a beskytte systemet som binder den.

59



Makt og kapital blir gjensidig avhengige: markedet trenger staten for & fungere, og staten
trenger markedet for a eksistere.

I denne alliansen forsvinner skillet mellom politisk styring og ekonomisk logikk.
Lovverket sakker etter, mens algoritmene allerede styrer — ikke bare hva vi gjor, men hva
staten vet.

I neste del, 9.7 Fra arbeid til algoritme, skal vi se hvordan denne sammensmeltingen
endrer selve arbeidets natur:

hvordan kunstig intelligens, automatisering og datadrevne beslutninger forvandler
menneskelig innsats til en marginal sterrelse — og hvordan kapitalens makt na ikke bare
gjelder over ting og tid, men over tankens rytme.

9.7 Fra arbeid til algoritme

Der industrisamfunnet gjorde kroppen til produksjonsmiddel, gjor det digitale
samfunnet bevisstheten til produksjonsfelt.

Arbeidets natur endres — ikke bare i form, men i mening. Vi arbeider ikke lenger bare med
hendene, men med oppmerksomheten, identiteten og folelsene vare.

Plattformarbeidere og frilansere lever i en gkonomi av konstant tilgjengelighet. Tid og
privatliv smelter sammen.

Den som kjorer for Uber, leverer mat via Wolt, eller skriver frilansoppdrag pa Fiverr, er
alltid «pa». Jobben er ikke et sted man gér til — den er en strgm av oppdrag som ma fanges
for algoritmen gir dem til noen andre.

Nar arbeid organiseres av systemer som ingen helt forstar, blir lojalitet og flaks like
avgjerende som kompetanse.

Det som for var fritid, er na ubetalt arbeid.

Hver gang vi legger ut et bilde, trykker pa «liker» eller bruker en app, skaper vi data som
brukes i nye produkter og markedsanalyser.

Nar vi skriver e-post, laper med smartklokke, ser pa Netflix eller handler pa nett, arbeider
vi — uten lgnn — for plattformene som forvandler disse dataene til kapital.

Slik blir hele livet en forlengelse av arbeidets logikk: alt kan méles, registreres og
optimaliseres.

Algoritmene fungerer som digitale arbeidsgivere.

De tildeler oppdrag, rangerer prestasjon og evaluerer lojalitet — men de kan ikke stilles til
ansvar.

De bestemmer hvem som far kjore, levere, skrive, undervise eller selge — basert pa kriterier
som aldri blir forklart.

En lav «rating» kan bety at du mister inntekt, uten at noen mennesker noen gang har
vurdert deg.

Denne nye formen for arbeid endrer ogsa maktforholdet.

Der arbeidstakeren for kunne forhandle med arbeidsgiveren, forhandler hun na med en
algoritme.

Nar maskinen bestemmer hva som er rettferdig lonn eller riktig atferd, mister mennesket

60



sin forhandlingsposisjon.
Det er ikke bare jobben som blir automatisert — det blir ogsd moralen.

Men denne utviklingen stopper ikke ved plattformarbeid.

Selv i tradisjonelle yrker brukes algoritmer til 4 vurdere alt fra produktivitetsnivaer til
ansettelsesbeslutninger.

I finans, helse, utdanning og offentlig sektor analyseres prestasjon og risiko i sanntid.

En KI-modell kan bestemme hvem som far 1an, hvem som blir kalt inn til intervju, og hvem
som far sykepenger — ofte uten menneskelig innsyn.

Dette er ikke bare en teknologisk forandring, men en antropologisk.

Nar vi laerer & tenke som systemet — & optimalisere oss selv, méle oss selv, markedsfore oss
selv — flytter arbeidets logikk inn i selvet.

Vi blir ikke bare arbeidere i gkonomien, men skonomer i oss selv.

Den digitale gkonomien har dermed fullbyrdet en lang historisk bevegelse:

fra arbeid som plikt, til arbeid som frihet, til arbeid som identitet.

Men nér arbeidet blir altomfattende, mister friheten sin mening.

Vi lever i en verden der vi arbeider uten a vite det, og overvakes uten 4 merke det —i et
system der liv og arbeid er blitt ett.

I neste del, 9.8 Data som eierskap og makt, ser vi neermere pa hvordan denne
utviklingen reiser et nytt og grunnleggende spgrsmal:

Hvem eier egentlig dataene — de digitale restene av vare liv?

Er de vare, fellesskapets, eller kapitalens?

For i den nye gkonomien er informasjon ikke bare kunnskap, men makt.

9.8 Data som eierskap og makt

Den som eier data, eier fremtiden.

Data er i dag mer verdifulle enn olje — og mer konsentrerte.

Fem selskaper — Google, Apple, Meta, Amazon og Microsoft — kontrollerer
hoveddelen av verdens digitale infrastruktur, og dermed ogsa var kollektive hukommelse.

Denne makten gir dem ikke bare gkonomisk overtak, men epistemisk makt — makten til
a bestemme hva som blir sett, husket og glemt.

Nar du sgker etter informasjon, ser du ikke verden — du ser Googles versjon av den.

Nar du kommuniserer, gjor du det pa plattformer som eier dine ord, bilder og kontakter.
Nar du lagrer minner i skyen, er de ikke lenger dine alene — de ligger pa servere eid av
noen andre, under lover og regler du ikke kan pavirke.

Kapitalen har alltid sgkt & kontrollere produksjonens midler; i dag kontrollerer den
virkelighetens midler.

Der tidligere generasjoner kjempet om land, fabrikker og energi, star kampen na om data —
den ravaren som former alt fra markeder til meninger.

Spersmalet er ikke lenger hvem som eier fabrikkene, men hvem som eier informasjonen
om oss.
Denne nye eierskapsformen er sa subtil at vi sjelden merker den.

61



Vi samtykker, klikker, deler — og overlater sakte men sikkert bade erfaring og demmekraft
til systemene som registrerer oss.

Datagkonomien er bygget pa frivillig overgivelse: et stilltiende bytte mellom
bekvemmelighet og kontroll.

Et hverdagsliv fullt av smé valg viser hvordan denne makten virker:

— Nar helseapper samler puls, sovn og aktivitet, brukes dataene ikke bare til
helseforbedring, men ogsa til forsikring, markedsfering og risikovurdering.

— Nar Spotify analyserer musikkvanene dine, selges innsikten videre til selskaper som
kartlegger humer og politiske preferanser.

— Nar TikTok fanger ansiktsuttrykk og stemmeleie, leerer systemet ikke bare hva du liker,
men hvordan du foler.

— Selv i offentlig sektor ser vi det samme: nasjonale helseregistre, skoledata og
befolkningsstatistikk kobles med private datasett for «analyse» og «innovasjon».

Dette er ikke ngdvendigvis ondt — men det er asymmetrisk.

Selskapene vet alt om oss, mens vi vet nesten ingenting om dem.

Det finnes ingen reell mate & «ta tilbake kontrollen» pa, fordi makten ligger i
infrastrukturen selv — i hvem som eier serverne, kablene, plattformene og algoritmene.

Slik har overvakningskapitalen oppnadd sin ultimate seier:

Den trenger ikke a tvinge oss — vi produserer frivillig dens rikdom.

Vi gir fra oss frihet i bytte mot funksjon, og informasjon i bytte mot identitet.

Sakte, nesten umerkelig, blir den digitale infrastrukturen en ny form for politisk eiendom
— en verden der privat kapital eier det kollektive sinnet.

I neste del, 9.9 Teknologiens etiske tomrom, ser vi hvordan denne utviklingen har
skapt et moralsk vakuum.

Teknologien gar raskere enn etikken, og kapitalens fremste produkt er ikke lenger
innovasjon, men ansvarsfrihet.

Spersmalet blir dermed: Nar maskinene larer a tenke, hvem leerer dem a ta ansvar?

9.9 Teknologiens etiske tomrom

Teknologi er ikke ngytral.

Den barer alltid med seg et verdenssyn — en forestilling om hva som teller som
verdifullt, effektivt og riktig.

Bak hver algoritme ligger en filosofi om mennesket: hva vi skal males etter, og hva vi kan
ofres for.

Nar kunstig intelligens i dag tar beslutninger om arbeid, helse, kreditt og straff, flyttes
etikken inn i koden.

Men algoritmer er ikke moralske vesener.

De kan beregne sannsynlighet, men ikke rettferdighet.

De kan vurdere risiko, men ikke verdighet.

Likevel lar vi dem avgjore hvem som far 1an, hvem som far behandling, og hvem som anses
som «palitelig» i arbeidslivet.

62



I helsevesenet brukes KI na til & forutsi sykdomsutvikling — men systemene er trent pa
datasett som ofte reflekterer eksisterende skjevheter.

En pasient med «feil» kjonn, etnisitet eller skonomisk bakgrunn kan dermed f feil
diagnose, uten at noen forstar hvorfor.

I rettssystemer verden over brukes algoritmer til 4 vurdere tilbakefallsrisiko — men flere
studier viser at slike systemer diskriminerer minoriteter.

I arbeidslivet sorterer digitale plattformer sgkere automatisk — en form for usynlig
ekskludering, der ingen vet hvem som blir valgt bort, eller pa hvilket grunnlag.

Ogsa pa globale arenaer ser vi teknologiens etiske vakuum.

Droner og autonome vapen tar liv uten direkte menneskelig beslutning.

Sosiale medier sprer informasjon raskere enn den kan vurderes, og feilinformasjon blir
like lannsom som sannhet.

I kampen om markedsandeler blir hensynet til demokrati, mental helse og barnets beste
sekundeert.

De pagaende rettssakene mot Meta og TikTok i USA viser nettopp dette: systemene som
skal underholde og koble mennesker, har i stedet skapt avhengighet, angst og sosial
isolasjon blant millioner av unge.

Martha Nussbaum og Amartya Sen minner oss om at frihet ikke bare er evnen til & velge,
men evnen til i leve et liv med mening.

Den digitale kapitalismen tilbyr valgfrihet uten handlingsrom — og informasjon uten
innsikt.

Nar alt blir data, blir mennesket tall, og moralen mister sitt sentrum.

Teknologiens utfordring er dermed ikke dens kraft, men dens manglende moral.
Den oversetter verdier til variabler, og rettferdighet til beregning.

Slik risikerer vi 4 bygge et samfunn der systemet vet mer om oss enn vi gjor — men ikke
bryr seg.

Nar alt blir data, forsvinner mennesket som malestokk for verdighet.
Vi stér igjen med en rasjonell intelligens uten samvittighet — en logikk som kan lgse alt,
unntatt spersmalet hvorfor.

I neste del, 9.10 Demokratiets utfordring i informasjonsalderen, skal vi se
hvordan denne utviklingen truer selve demokratiets grunnlag:

Hvordan kan folkestyret overleve i en verden der informasjon er uendelig, men innsikt
stadig sjeldnere — og der beslutninger tas av systemer som ingen borgere har valgt?

9.10 Demokratiets utfordring i informasjonsalderen

Demokratiet overlever bare hvis det har tilgang til sannhet, tid og tillit.
Men den digitale gkonomien er bygget pa deres motsats: informasjon, hastighet og
kontroll.

Sannhet krever fellesskap — et offentlig rom der fakta kan dreftes og meninger brytes.
Tid er forutsetningen for demmekraft — for a tenke, tvile og lytte.
Tillit er limet som gjor det mulig & handle sammen, selv nar vi er uenige.

63



I den digitale virkeligheten er alle tre under press.

Informasjon stremmer i sanntid, uten kontekst, uten ansvar.

Det som tidligere tok dager & undersgke, avgjores na pa sekunder av algoritmer og virale
impulser.

Fakta taper for folelser, nyheter for narrativer, og mening for mengde.

Informasjon er ikke det samme som kunnskap.

Kunnskap forutsetter refleksjon, og refleksjon krever stillhet.

Men i den digitale offentligheten finnes ingen stillhet — bare konstant stimulans.
Varsler, strommer, klikk og likes utgjor et nytt lydlandskap som driver oss fra tanke til
reaksjon.

Dette endrer ikke bare var forstaelse av politikk, men av mennesket selv.

Vi blir mindre borgere, mer brukere; mindre tenkende, mer reagerende.

Algoritmene laerer oss at det viktigste ikke er a forsta, men & respondere raskt.

Den politiske samtalen reduseres til et markedsrom for oppmerksomhet, der meninger
konkurrerer pa samme vilkar som produkter.

I praksis ser vi hvordan demokratiets grunnmekanismer slites i stykker:

» Valgprosesser pavirkes av mélrettet reklame og manipulerende kampanjer.
Skandaler som Cambridge Analytica viste hvordan data om millioner av borgere ble
brukt for a forme politiske holdninger — uten deres viten.

* Desinformasjon spres raskere enn fakta. En lagn med hay emosjonell verdi vil
alltid trenge dypere enn en kompleks sannhet.

+ Offentligheten fragmenteres i sma ekkokamre. Hver borger far sitt eget
virkelighetsbilde — filtrert av algoritmer som forsterker det de allerede tror.

» Pressen svekkes, ikke fordi den mangler integritet, men fordi
oppmerksomhetsgkonomien premierer det polariserende fremfor det saklige.

* Politikere tvinges inn i samme rytme — et konstant krav om respons,
symbolhandlinger og synlighet. Den langsomme politikken, som krever kompromiss
og ettertanke, mister terreng.

Kapitalens makt har gitt fra & forme skonomien til 4 forme bevisstheten.

Naér virkeligheten kurateres av kommersielle algoritmer, blir offentligheten et speilhus.
Vi ser ikke verden, men var egen refleksjon — forsterket, polert og selgbar.

Det som kalles fri meningsdannelse, blir i praksis en kontinuerlig markedsfering av
identiteter.

Slik forvitrer demokratiets etiske grunnlag.

Folkestyret krever evnen til & se utover seg selv — til & forsta at «jeg» og «vi» henger
sammen.

Men nar kapitalens sprak koloniserer offentligheten, blir selv frihet en individuell vare:
min mening, min rett, min kanal.

Dette er den moderne demokratiets skjulte krise:

Ikke mangel pa informasjon, men overflod uten orientering.

64



Ikke sensur, men stay.
Ikke tyranni, men tretthet.

Demokratiet svekkes ikke forst og fremst av maktmisbruk, men av
oppmerksomhetsforvitring — av et samfunn som mister evnen til & skille mellom hva
som haster, og hva som betyr noe.

Nar tempoet blir hagyere enn tanken, mister friheten sin dybde.

Det digitale demokratiet er derfor ikke bare en ny teknologisk epoke — det er et nytt
eksistensielt regime.

Der tidligere generasjoner matte kjempe for retten til a tale, ma var generasjon kjempe for
evnen til 4 lytte.

I neste del, 9.11 Analytisk refleksjon, samler vi tridene:

Hvordan den digitale kapitalismen ikke bare forvandler markedet og arbeidet, men selve
demokratiets grunnforstaelse av frihet, menneske og fellesskap.

For sparsmalet er ikke lenger om teknologien truer demokratiet — men om demokratiet
kan gjenoppfinne seg selv i en verden der kapitalen eier virkeligheten.

9.11 Analytisk refleksjon

Den digitale kapitalismen representerer kapitalens mest avanserte form.

Den trenger ikke fabrikker, lover eller grenser — bare oppmerksomhet.
Produksjonsmidlene er ikke lenger maskiner og jord, men menneskelig bevissthet.
Maktens utavelse skjer ikke lenger utenfra, men innenfra.

Vi deltar i var egen overvakning — og kaller det frihet.

Dette gjor motstand vanskeligere, men ogsa viktigere.

For hvis friheten i var tid trues, skjer det ikke ved forbud, men ved fristelser.

Vi mister ikke rettigheter, vi gir dem bort — i bytte mot bekvemmelighet, synlighet og
tilherighet.

Mennesket er ikke lenger underlagt systemet; det bidrar til det, giennom hver klikk, hvert
sok, hver deling.

Dermed har kapitalen realisert den mest effektive formen for makt: den som ikke merkes.

Shoshana Zuboff viser hvordan denne makten bygger pa forutsigelse og pavirkning —
ikke vold, men informasjonsarkitektur.

Michel Foucault beskrev hvordan makten alltid finner nye former for synlighet og disiplin:
fra fengselets tarn til dataskjermens lys.

Og Jiirgen Habermas minner oss om at demokratiet bare kan besta dersom det finnes en
offentlighet der mennesker mgtes som likeverdige, ikke som markedssegmenter.

Sammen peker de pa en felles innsikt:

Demokratiets krise i den digitale tidsalderen er ikke teknologisk, men moralsk.

Néar kommunikasjonen var styres av kommersielle algoritmer, blir sannhet et produkt og
mening en forbruksvare.

Det offentlige rommet, en gang stedet for refleksjon, er blitt en markedsplass for
oppmerksomhet.

65



Spersmalet er derfor ikke bare hvordan vi kan beskytte privatliv og data, men hvordan vi
kan beskytte deammekraften — evnen til a skille mellom informasjon og visdom,
mellom frihet og manipulasjon.

Demokratiet ma gjenvinne sitt sprak om mening, ikke bare om data.

For uten et felles sprak for moral, kan ingen mengde informasjon redde et samfunn fra
desinformasjon.

9.12 Overgang til neste kapittel

Kapitalens logikk har alltid vert & kontrollere det som gir liv.

I industrisamfunnet var det arbeidet.

I var tid er det oppmerksomheten, informasjonen og menneskets selvforstaelse.
Nar kapitalen eier var tid og vare tanker, star staten overfor sitt mest fundamentale
dilemma:

Hvordan beskytte borgeren i et system som lever av & overvake ham?

I neste kapittel — Kapital, kontroll og trygghetens politikk — ser vi hvordan denne
logikken forflytter seg fra markedet til staten.

Nar trygghet blir politikkens sprak, og overvakning dens metode, oppstar en ny allianse
mellom teknologi, kapital og makt.

Staten lover sikkerhet — men sikkerhet krever data, og data krever innsyn.

Dermed blir demokratiets paradoks tydeligere enn noensinne:

Kan frihet bevares gjennom kontroll?
Eller har tryggheten blitt den moderne kapitalens mest effektive form for lydighet?

10 Kapital, kontroll og trygghetens politikk

10.1 Trygghet som politisk valuta

I moderne samfunn har trygghet blitt den hayeste politiske verdien.
Etter terror, pandemi og gkonomisk uro er trygghetens sprak blitt allmennmenneskelig —
og dermed ogsa et maktmiddel.

Der tidligere epoker legitimerte makt gjennom guddom, ideologi eller frihet,
legitimeres den i dag gjennom beskyttelse.

Staten lover ikke lenger lykke, men sikkerhet.

Og borgerne godtar overvakning, regulering og styring — s lenge den fremstilles som
ngdvendig for & bevare tryggheten.

Etter 11. september 2001 ble «sikkerhet» det nye verdensspraket.

Patriot Act i USA apnet for omfattende overvakning, dataregistrering og kontroll av
kommunikasjon — i frihetens navn.

Under pandemien ble unntakstilstand normen: apper kartla bevegelser, smittesporing
ble obligatorisk, og private teknologiselskaper fikk en sentral rolle i helseforvaltningen.
I Europa og Norge har digitale sikkerhetsregistre, ansiktsgjenkjenning og
grenseovervakning vokst frem i skyggen av frykt for terror og migrasjon.

66



Ulrich Beck kalte dette risikosamfunnet: et samfunn som forsgker & kontrollere farer
det selv har skapt.

Jo mer komplekst systemet blir, desto mer ma det forsikre seg selv mot kollaps.

Vi bygger brannmurer mot farer vi ikke forstar, og i prosessen skaper vi et system som
forst og fremst beskytter seg selv.

Trygghetens sprak baerer derfor et paradoks:

Den lover vern, men krever innsyn.

Den beskytter kroppen, men beslaglegger bevisstheten.

Den gir oss en folelse av orden, men binder oss til systemer vi ikke lenger overskuer.

Nar trygghet blir politikkens valuta, blir frykt dens gkonomi.

Jo storre trusselen fremstilles, desto storre blir aksepten for kontroll.

Et samfunn som lever i permanent beredskap, mister gradvis evnen til & skille mellom
omsorg og overvakning.

Som Zygmunt Bauman skrev: trygghet og frihet star i et evig spenn — sgker vi den ene for
fullt, mister vi den andre.

Trygghetens politikk er derfor ogsa kontrollens politikk.
Den ma stadig vise at den handler, reagerer, beskytter — selv nar farene er abstrakte.
Slik oppstar en ny form for makt: administrasjon av frykt, kledd i omsorgens sprak.

I neste del, 10.2 Staten i kapitalens speil, skal vi se hvordan staten selv formes av
denne logikken — hvordan den i forsgket pa & beskytte samfunnet, ender med & speile
kapitalens egen rasjonalitet: effektivitet, overvakning og vekst.

10.2 Staten i kapitalens speil

I globaliseringens tidsalder har statens rolle endret karakter.
Den er ikke lenger kapitalens motmakt, men dens medspiller — en forvalter av
gkonomiske interesser, bundet av internasjonale markeder og investeringsstrgommer.

Staten har blitt kapitalens infrastruktur: den garanterer eiendomsrett, stabilitet og
arbeidskraft, men kan ikke lenger fullt ut kontrollere konsekvensene av markedets
bevegelser.

Der staten tidligere regulerte skonomien, ma den i dag tilpasse seg den.
Finansmarkedene reagerer raskere enn politikk kan svare. Renten, bgrsene og
valutakursene danner et globalt nervesystem der nasjonal suverenitet reduseres til
forhandlingsrom.

Dette gjelder sarlig sma stater som Norge, som lever av & vere del av det systemet de
samtidig forsgker a regulere.

Gjennom oljefondet er den norske staten blitt verdens storste enkeltinvestor — med
eierandeler i selskaper som driver frem bade klimautslipp, vipenproduksjon og
overvakningsteknologi.

Mens fondet politisk skal ivareta etiske retningslinjer, er det gkonomisk innvevd i
kapitalens egen logikk: vekst, avkastning og risikospredning.

67



Dermed blir staten bade eier og kritiker av de kreftene som former samfunnet.
Den investerer i kapitalens kretslgp, samtidig som den skal beskytte borgerne mot de
samme markedskreftene.

Dette skaper en ny type statlig dobbeltrolle:

— Den ma forsvare demokratiets verdier, men samtidig sikre markedets stabilitet.
— Den ma tale fellesskapets sprak, men handle i kapitalens logikk.
— Den ma regulere selskaper den samtidig tjener pa.

I praksis ser vi dette paradokset i mange former:

I klima- og energipolitikken subsidierer staten grenn omstilling, mens fondet investerer i
fossilindustri.

I velferdspolitikken innfgres markedsmekanismer for effektivitetens skyld — mens
resultatet ofte er byrakratisering og distansering.

I sikkerhetspolitikken outsources kritiske tjenester til private aktgrer og
teknologiindustrien, som igjen blir uunnveerlige.

Slik oppstar et moralsk og politisk paradoks:

Demokratiet méa investere i sin egen motmakt for a overleve.

Staten ma sikre et system den ikke lenger helt styrer, og forsvare et fellesskap som gradvis
mister kontroll over egne ressurser.

Staten speiler dermed kapitalen:

Den leerer dens sprak — effektivitet, mélstyring, konkurranse — og bruker det som sitt eget.
Men i speilbildet forsvinner noe vesentlig: det normative grunnlaget for politikk som mer
enn administrasjon.

I forsgket pa a beskytte samfunnet mot markedets ustabilitet, risikerer staten a bli en
forlengelse av markedet selv.

I neste del, 10.3 Den administrative staten — styringens maskineri, ser vi hvordan
denne forvandlingen har gitt opphav til en ny type makt:

ikke ideologisk, men teknokratisk.

Her handler makt ikke lenger om vilje, men om forvaltning — og demokratiet ma stille seg
sporsmalet: hva skjer nar styring erstatter politikk?

10.3 Den administrative staten — styringens maskineri

I lopet av de siste tidrene har staten gjennomgétt en stille transformasjon.

Den er ikke lenger forst og fremst et politisk fellesskap, men et styringssystem.
I stedet for a uttrykke folkets vilje, administrerer den folkets atferd.

Det som en gang var politikk, har blitt forvaltning.

Under slagordet New Public Management ble staten pa 1990-tallet omformet etter
markedets modell.

Offentlige etater skulle konkurrere, effektivisere og rapportere.

Alt matte males, veies og evalueres.

Det som kunne telles, ble styrende — det som ikke kunne males, ble gradvis usynlig.

68



Resultatet er en ny form for rasjonalitet: mal- og resultatstyringens moral.

Der politikk en gang handlet om verdier, handler styring nd om indikatorer.

Der fellesskap en gang bygget pa tillit, bygges det na pa kontroll.

Det som males, blir viktigere enn det som betyr noe.

Nar leerere vurderes etter testresultater, sykehus etter ventetider, og politiet etter
oppklaringsprosent, reduseres samfunnets etikk til tall — og tallene far sin egen makt.

Denne «malstyrte fornuften» er en forlengelse av kapitalens logikk inn i statens
indre.

Maktens sprak blir gkonomisk, ogsa der makten skal veere demokratisk.

Effektivitet erstatter rettferdighet som malestokk for suksess.

Politikeren blir prosjektleder, og borgeren blir bruker.

I Norge ser vi dette i stadig flere sektorer:

* I helsevesenet ma pasientbehandling dokumenteres i detaljerte systemer som
stjeler tid fra pasientene selv.

» Iskolen har lering blitt til resultater, og relasjonen mellom lerer og elev fortrenges
av tester og rapporter.

+ Ivelferdsforvaltningen har algoritmer begynt a sortere sgknader, prioritere
brukere og identifisere risiko.

* I kommunesektoren kreves arlige rapporteringer som gjor lokale tjenester mer
lydige mot sentrale mal — men mindre lyttende mot lokalsamfunnets behov.

Foucaults analyse av regjeringsrasjonalitet — hvordan makt uteves gjennom normer og
administrasjon — far dermed ny relevans.

Den moderne staten trenger ikke & undertrykke borgeren; den former ham gjennom
budsjetter, statistikk og styringsdokumenter.

Slik oppstar en makt som ikke lenger sier hva vi skal gjere, men hvordan vi skal gjore
det riktig.

Denne makten er effektiv — og derfor vanskelig 4 stille til ansvar.

For hvem barer skyld nar systemet fungerer som det skal, men menneskene ikke lenger
gjor det?

Nar rettferdighet blir et regneark, og omsorg et skjema, glipper demokratiets menneskelige
kjerne: den som handler om mening, ikke bare méaling.

Den administrative staten er derfor bade rasjonell og blind.
Den ser alt, men forstar lite.

Den har data pa alt, men tillit til ingenting.

Det er styringens paradoks — og modernitetens pris.

I neste del, 10.4 Trygghet som overvakningens drivkraft, ser vi hvordan denne
styringsrasjonaliteten flyter semlgst over i kontroll og overvakning:

Hvordan trygghet, i sin teknologiske og byréakratiske form, blir en unnskyldning for stadig
mer innsyn — og hvordan borgeren gradvis byttes ut med den overvakede enheten.

69



10.4 Trygghet som overvakningens drivkraft

Siden 2001 har sikkerhetspolitikken fatt en ny betydning.

Terror, cybertrusler og pandemier har gitt myndighetene hjemler som tidligere ville vert
utenkelige i fredstid.

Begreper som beredskap, sikkerhet og situasjonsforstdelse har blitt del av dagligtalen —
ikke som unntak, men som normaltilstand.

Den digitale infrastrukturen gjor det mulig a samle, lagre og analysere enorme mengder
informasjon om borgerne.

Mobiltelefoner, kameraer, betalingssystemer og sosiale medier danner et kontinuerlig
overvakningsnettverk, der grensene mellom offentlig og privat er visket ut.

Det sies & veere for samfunnets beste — for & hindre kriminalitet, terror og svindel — men
systemet endrer gradvis maktbalansen mellom borger og stat.

I trygghetens navn etableres en ny form for digital suverenitet:

staten ma ha tilgang til alt for a beskytte alle.

Men denne logikken er selvforsterkende — jo mer vi vet, desto mer ma vi vite.
Hver krise utlgser nye hjemler, nye databaser, nye former for kontroll.

Og nar trusselen forsvinner, blir systemene staende igjen — klare for neste krise.

I Norge ser vi det i utviklingen av Politiets sikkerhetstjeneste (PSTs) overvakning av
nettkommunikasjon, i Etterretningstjenestens e-lov, som apner for masseinnsamling
av metadata, og i NAVs digitale kontrollsystemer, som overvaker brukeres bevegelser
og forbruk for & avdekke misbruk.

I EU er det datalagringsdirektivet, som palegger teleoperatorer a lagre informasjon om
alle borgeres kommunikasjon — ikke fordi de er mistenkt, men fordi de eksisterer.

I Storbritannia har myndighetene utviklet GCHQ-systemer som i praksis registrerer hele
befolkningens nettaktivitet.

I Kina har trygghetens sprak fatt sin mest konsekvente form: det sosiale kredittsystemet —
et regime der overvakning, moral og skonomi smelter sammen.

Denne utviklingen har ikke fort til et &pent autoritaert regime, men til det Hannah Arendt
kalte byrakratiets tyranni:

makt uten ansvar, regler uten retning.

Ingen enkelt akter gnsker et overvakningssamfunn, men summen av gode intensjoner og
teknologisk mulighet forer dit likevel.

Overvakningens logikk er selvforsterkende.

Den krever alltid mer data for & redusere risiko — og nar dataen forst finnes, ma den
brukes.

Slik flytter grensene for frihet seg gradvis, nesten umerkelig.

Et samfunn som lever i permanent beredskap, vil alltid vere villig til & gi fra seg litt mer
frihet — bare for a fole seg litt tryggere.

Trygghetens politikk blir dermed en sirkel av kontroll:
Frykt skaper overvakning, overvakning skaper trygghet, trygghet skaper tillit — til
overvakningen.

70



Vi vender oss til den, slik vi vender oss til lyset fra skjermen: konstant, omsluttende,
uunngaelig.

Dette er ikke diktaturets tvang, men demokratiets selvpilagte disiplin.

Vi deltar, logger inn, registrerer og bekrefter.

Vi har ingenting a skjule — men snart heller ingenting & eie: ikke vare data, ikke vére
bevegelser, ikke vare blikk.

I neste del, 10.5 Kontroll og konsensus — den stille autoritarismen, ser vi hvordan
denne overvakningen ikke lenger bare beskytter, men ogsa former samfunnet.
Hvordan kontrollen opprettholdes ikke gjennom frykt, men gjennom samtykke — og
hvordan friheten bevares som idé, mens lydigheten blir praksis.

10.5 Kontroll og konsensus — den stille autoritarismen

Kontrollens politikk er sjelden voldelig.

Den virker ikke gjennom frykt, men gjennom trygghet, informasjon og administrativ
lydighet.

Jo bedre systemene fungerer, desto mindre merkes makten.

Det som en gang ble opplevd som inngrep, fremstar na som service.

Dette er det Michel Foucault beskrev som «den produktive makten»:

en makt som ikke forbyr, men former.

Den far oss til & handle slik systemet gnsker — uten a beordre det.

Vi internaliserer overvakningen, gjor kontrollen til en del av var egen fornuft.
Vi tilpasser oss algoritmer, arbeidsrutiner og mélkrav, og kaller det ansvar.

I slike samfunn forsvinner ikke demokratiet over natten — det forvitrer langsomt.
Ikke ved sensur, men ved stillhet.

Ikke ved forbud, men ved likegyldighet.

Nar alt fungerer, slutter vi a sporre hvorfor.

Nar tryggheten blir fullkommen, forsvinner behovet for kritikk.

Zygmunt Bauman kalte dette «flytende autoritet» — makt som virker uten a synes, fordi
den er spredd over systemer, apper og vaner.

Maktens sentrum er opplegst, men dens virkning er total.

Vi lever i et landskap av sma samtykker:

vi klikker «aksepter» pa vilkar vi ikke har lest, deler bilder, stemmer med «likes», logger
inn med BankID.

Hver handling er frivillig — og nettopp derfor uunngaelig.

Denne makten virker i alle livets sfaerer:

— I arbeidslivet der algoritmer maéler prestasjon og tilstedeveerelse, og der
overvakningsprogrammer sporer museklikk for & sikre produktivitet.

— I skolen, der elevers resultater loggfares og analyseres for a predikere fremtidig
«maloppnéelse».

— I det offentlige rom, der kameraer og sensorer registrerer bevegelser i trygghetens
navn.

71



— I sosiale medier, der brukernes emosjoner og vaner styres for 8 maksimere
engasjement — og dermed reklameinntekter.

Slik vokser det frem en ny form for teknokratisk lydighet — ikke palagt ovenfra, men
valgt nedenfra.

Vi tilpasser oss systemene fordi de gir komfort, forutsigbarhet og bekvemmelighet.

Og fordi vi ikke lenger vet hvordan det ville veere uten dem.

Dette er den stille autoritarismen i var tid:

Et samfunn der makten ikke krever underkastelse, bare deltagelse.

Et samfunn der borgeren ikke tvinges til lydighet, men inviteres til den — gjennom
brukervennlighet og trygghet.

I en slik virkelighet ma demokratiet redefinere seg selv.

Frihet er ikke lenger & kunne handle uten tvang, men a kunne tenke uten filter.

Uten denne evnen mister samfunnet sin kritiske bevissthet — og blir et perfekt system uten
frihetens friksjon.

I neste del, 10.6 Den politiske skonomien i trygghetens tidsalder, skal vi se
hvordan trygghet ikke bare er et politisk og sosialt ideal, men ogsa et skonomisk
marked.

Sikkerhet har blitt en vare — en investering i kontroll — og statens behov for trygghet
sammenfaller stadig mer med kapitalens behov for stabilitet.

10.6 Den politiske gkonomien i trygghetens tidsalder

Bak trygghetens retorikk ligger en gkonomisk realitet.

Trygghet er ikke lenger bare et politisk mél — den er blitt en markedsverdi.

Den globale sikkerhetsindustrien, som spenner fra viapen og forsvar til digital overvakning,
forsikring og cybersikkerhet, er i dag en av verdens raskest voksende sektorer.

Det som begynte som samfunnets vern, har blitt en vekstnzering.

Etter 11. september 2001 vokste det frem et helt nytt gkonomisk kompleks: selskaper som
Palantir, Lockheed Martin, Thales, NSO Group og Huawei tilbyr alt fra
datainnsamling til grensekontroll og overvakningsprogramvare.

Statene kjoper trygghet som tjeneste — i form av teknologi, konsulenter og infrastruktur —
mens private selskaper far tilgang til enorme mengder data og kontrakter.

Krig og krise skaper etterspgarsel, men ogsa forventning om kontroll.

Der industriell innovasjon en gang ble drevet av krig, blir den i dag drevet av fryktens
okonomi.

Kapitalen finner alltid gevinst i krisen.

Hver gang samfunnet opplever uforutsigbarhet — terror, pandemi, klimakatastrofe,
cyberangrep — gker investeringene i sikkerhetsteknologi.

Det er ikke bare forsvar og politi som tjener pa dette, men ogséa forsikringsselskaper,
overvakningsleverandgorer, helsesektoren og teknologigiganter.

Frykt er blitt en stabil etterspgrsel — en ressurs som aldri tar slutt.

72



I Norge ser vi denne dynamikken tydelig:

— Forsvarsbudsjettet vokser raskere enn pa flere tiar, ofte med henvisning til
«beredskap» og «trygghet».

— Politiets digitale overvakning og «forebyggende innhenting» av data
rettferdiggjores med stadig mer omfattende hjemler.

— Sikkerhetsbransjen i privat sektor — fra kameraovervakning til alarmsystemer — har
blitt et milliardmarked.

— Selv helsevesenet snakker nd om «pasientsikkerhet» i gkonomiske termer — et begrep
som males, rapporteres og kjopes.

Slik dannes det en ny maktstruktur, der trygghetens sprak forener staten og markedet i
et felles prosjekt: kontroll, overvikning og stabilitet.

Det som kalles beredskap, blir i praksis investering i styring.

Den nye tryggheten er ikke ment a frigjore borgeren, men a forutsi og administrere ham.

Dette er sikkerhetskapitalismens logikk:

Trygghet blir ikke lenger et middel for frihet, men et produkt som selges, méles og
administreres.

Den borgeren som en gang var statens oppdragsgiver, blir nd dens kunde.

Slik flyttes makten fra politikk til marked, og fra ansvar til teknologi.

Bak hver lov om sikkerhet ligger en gkonomisk struktur, og bak hvert rop om trygghet — en
kontrakt.

Trygghetens pris er ikke bare penger, men frihet.

Og som alltid i kapitalens historie, er det den som ikke eier, som betaler mest.

I neste del, 10.7 Demokratiets dilemma, skal vi se hvordan denne sammenvevingen av
trygghet, gkonomi og kontroll skaper en fundamental spenning i var tid:

Kan demokratiet beskytte borgerne uten & undergrave deres frihet?

Eller har tryggheten — som skulle sikre demokratiet — blitt dets storste trussel?

10.7 Demokratiets dilemma

Demokratiet lever av tillit, mens kontrollen lever av mistillit.

Nar styringen av samfunnet i gkende grad bygger pa overvakning, datainnsamling og
prediktiv styring, forandres ogsa forholdet mellom stat og borger.

Borgeren blir ikke lenger myndig — men mistenkelig.

Politikken taler om ansvar, men bygger pa antakelsen om risiko.

Staten lover vern, men mistenker sine egne borgere.

Dermed mister demokratiet sitt moralske sentrum: troen pa menneskets demmekraft.
Habermas’ idé om kommunikativ rasjonalitet — der politikk bygger pa argumenter, tillit og
apen samtale — utfordres direkte.

For hvordan kan en offentlighet eksistere nar maktens sprak er algoritmisk og
administrativt?

Nar avgjorelser tas i systemer ingen fullt ut forstar, blir politikken ikke lenger samtale,

men forvaltning.

73



Vi ser dette i praksis pa mange nivéer:

— Under pandemien ble unntakstilstander og helsedata styrt gjennom tekniske
beslutninger, ofte uten apen politisk debatt.

— I EU og Norge utformes personvern- og sikkerhetslover der teknologiselskapene selv
sitter ved forhandlingsbordet.

— I finans- og sosialpolitikken avgjor algoritmer hvem som far lan, stotte og hjelp —
uten at de bergrte forstar eller kan klage pa vurderingen.

— Og i offentlig samtale styres synlighet og pavirkning av plattformenes egne logikker —
ikke av redaksjonell dammekraft eller demokratisk kontroll.

I dette klimaet forvitrer selve grunnlaget for demokratisk deltakelse.

Nar borgeren reduseres til bruker, og politikeren til forvalter, mister demokratiet sitt
sprak for mening og ansvar.

Vi far teknokrati med valg, men uten virkelig politisk frihet.

Det er i dette vakuumet populismen vokser frem — som en reaksjon, ikke mot staten, men
mot dens ansiktslashet.

Mange opplever at makten ikke lenger har en adresse. De vet ikke hvem som bestemmer —
bare at beslutningene «kommer fra systemet».

Derfor sgker populismen & gjeninnfere et ansikt, en stemme, en skyldig.

Den lover naerhet i en tid der styringen er fjern.

Demokratiets dilemma er dermed ikke bare en kamp mellom hgyre og venstre, men
mellom menneskelig demmekraft og systemisk rasjonalitet.

Det moderne demokratiet ma na svare pa et spersmal det aldri for har mett:
Hvordan bevare frihet og tillit i en verden der kontrollen er usynlig — og ensket?

I neste del, 10.8 Etisk refleksjon — frihetens pris, kan vi trekke linjene tilbake til
verkets grunnsporsmal:

Hva koster det & bytte trygghet mot frihet?

Hvordan kan vi gjenreise en etikk for teknologisk og skonomisk makt — en moral som igjen
setter mennesket i sentrum?

10.8 Etisk refleksjon — frihetens pris

Frihet har alltid hatt en kostnad.

Men i var tid er det ikke lenger oppror, men overvakning, som vi betaler med.

Vi mister ikke frihet i dramatiske oyeblikk, men i sma justeringer — én app, én lov, én ny
sikkerhetsfunksjon av gangen.

Slik forsvinner friheten ikke i storm, men i stillhet.

Spersmalet er derfor ikke lenger om vi overvakes, men om vi bryr oss.

I et samfunn som har gjort bekvemmelighet til hgyeste gode, blir det stadig vanskeligere a
forsvare ubehaget ved frihet.

Vi bytter ansvar mot trygghet, og frihet mot friksjonslgshet.

Hannah Arendt minner oss om at politikk begynner med handling — med & sta frem som
menneske blant mennesker.

74



Men nar alt males, kartlegges og forutsies, trues selve denne menneskelige evnen:
a handle uforutsigbart.
Frihetens vesen er nettopp det som ikke kan programmeres.

A bevare frihet i trygghetens tidsalder krever derfor mer enn lover.

Det krever moralsk mot til 4 akseptere usikkerhet — og intellektuelt mot til 4 forsta
den.

For trygghet uten risiko er ikke trygghet, men stillstand.

Og frihet uten ansvar er ikke frihet, men flukt.

10.9 Analytisk oppsummering

Trygghetens politikk viser hvordan kapital og makt har smeltet sammen i var tid.
Kapitalen lover vekst gjennom stabilitet; staten lover stabilitet gjennom kontroll.
Begge lover trygghet — men ofte pa bekostning av frihet.

Denne sammenvevingen danner en ny historisk form:

en postliberal orden, der gkonomi og styring ikke lenger star i motsetning, men i
symbiose.

Der demokratiets rolle ikke er & balansere makt, men & administrere den.

Vi far styring uten politikk, vekst uten mening, trygghet uten tillit.

Det er dette som gjor trygghetens ideologi sa effektiv:

Den kaller seg moralsk, men fungerer skonomisk.

Den reduserer politisk handling til teknisk forvaltning, og borgeren til datasubjekt.
Demokratiet beholder sine institusjoner, men mister sitt sprak — sitt etiske sentrum.
Det star igjen som et system uten sjel, et vern uten visjon.

10.10 Overgang til neste kapittel

Nar trygghet blir politikkens mal, og kontroll dens metode, ma vi sporre:
Hva gjenstar avdemokratiet som idé?

I neste kapittel - Demokratiet i grenseland: ansvar, handling og hap — vender
analysen seg mot mennesket selv.

For til syvende og sist er spgrsmalet ikke hvordan systemene fungerer, men hvordan
mennesker handler.

Demokratiet er ikke en maskin, men en moralsk praksis.

Frihetens overlevelse avhenger ikke av teknologi eller gkonomi —

men av var vilje til & bruke den.

11 Demokratiet i grenseland: ansvar, handling og hap

11.1 Overgangens alvor

Demokratiet star ikke nadvendigvis for fall — men det stér i forvitring. Trusselen er ikke
revolusjoner, men gradvis: en langsom glidning fra deltagelse til passivitet, fra offentlighet
til algoritme, fra fellesskap til marked.

75



Det moderne mennesket lever i et grenseland mellom frihet og styring, mellom
selvbestemmelse og overvakning. Vi er mer informerte enn noen gang — men sjeldnere
virkelig deltagende. Vi vet mer, men handler mindre.

Dette kapitlet sgker a vende blikket fra struktur til subjekt, fra system til menneske.
For dersom demokratiet skal fornyes, ma det skje nedenfra — i de sma rommene der ansvar
og handling fortsatt kan finne sted.

11.2 Demokratiets etiske grunnlag

Demokratiet er mer enn et system av lover og institusjoner — det er et moralsk
fellesskap.

Det hviler pa en enkel, men radikal idé: at mennesket er i stand til & ta ansvar for seg selv
og andre.

Dette er ikke en teknisk forutsetning, men en etisk.

Uten tillit til menneskets demmekraft finnes ingen frihet; uten tro pa menneskets
verdighet finnes ingen rettferdighet.

Gjennom historien har demokratiets idé alltid hatt en etisk kjerne.

For grekerne handlet den om areté — dyd, evnen til & handle rett i fellesskap.

For opplysningstenkerne var den autonomi — evnen til & tenke selv.

For moderne demokratier handler den om ansvar — evnen til & bare konsekvensene av
egne valg.

Denne etiske tradisjonen star i kontrast til var tids politiske realitet, der tekniske lgsninger
ofte erstatter moralske vurderinger.

Nar politikk reduseres til administrasjon, og rettferdighet til effektivitet, svekkes
demokratiets sjel.

Det som skal styres av samvittighet, styres av algoritmer; det som skal forhandles i
fellesskap, outsources til markeder.

Likevel er demokratiets styrke at det alltid kan gjenfodes gjennom handling.

Arendt minner oss om at politikk begynner idet mennesker trer frem og handler sammen —
ikke for & folge regler, men for a skape dem.

Demokratiets etiske grunnlag ligger derfor ikke i maktens strukturer, men i det moralske
motet til & delta.

Vi ser dette hver gang mennesker hever stemmen i mgte med urett —

nar elever protesterer mot mobbing, nar varsleren sier ifra, nar borgeren nekter a godta
urettferdige lover, eller nar lokalsamfunn organiserer seg for & beskytte natur og verdighet.
Dette er demokratiets moralske puls: det ayeblikket hvor ansvar blir handling.

Tre prinsipper baerer denne etikken:

1. Verdighet — Mennesket er et mal i seg selv, ikke et middel for gkonomiske eller
teknologiske mal.

2. Ansvar — Frihet er ikke retten til 4 velge hva som helst, men plikten til & svare for
sine valg.

76



3. Dialog — Sannhet og fellesskap skapes ikke gjennom makt, men gjennom samtale.

Disse prinsippene kan ikke males, digitaliseres eller automatiseres.

De mé praktiseres, dag for dag — i sprak, holdning og handling.

Et demokrati der ikke nar det mister makten, men nar det mister moralen som holder
makten i sjakk.

Derfor er demokratiets etiske grunnlag ikke skrevet i Grunnloven alene, men i hverdagen:
i hvordan vi meter hverandre, hvordan vi diskuterer, hvordan vi taler uenighet.
Demokratiet lever ikke av prosedyrer, men av karakter — av mennesker som fremdeles
tror at rettferdighet er mulig, og som handler deretter.

11.3 Menneskets ansvar — fra forbruker til deltaker

I et samfunn der alt méles og kjopes, reduseres borgeren til forbruker.

Det som tidligere var deltakelse, blir na til «brukeropplevelse».

Politikkens arena forvandles til markedsplass, og valgfrihet forveksles med frihet.

Nar alt presenteres som et individuelt valg, mister fellesskapet sin moralske kraft — vi ser
oss selv som kunder, ikke som medborgere.

Amartya Sen og Martha Nussbaum utfordrer denne tenkningen med sin capability
approach.

Frihet, skriver de, er ikke bare evnen til 4 velge, men evnen til 4 handle — til &
virkeliggjore et liv man har grunn til 4 verdsette.

Den sanne malestokken for et samfunn er derfor ikke hvor mange alternativer det tilbyr,
men hvor mange mennesker som faktisk kan leve verdige liv.

Dette flytter demokratiets sentrum fra system til menneske.

En rettferdig samfunnsorden kan ikke males i vekst, men i faktisk livskvalitet:

i utdanning som gir demmekraft, arbeid som gir mening, fellesskap som gir trygghet.

I dette perspektivet blir velferd ikke et gkonomisk spersmal, men et moralsk — et spersmal
om hvilke liv vi gnsker a gjore mulige.

Ansvar i demokratisk forstand handler dermed ikke om plikt, men om deltakelse.
Det er ansvaret for & bry seg, for & se, for & handle — ogsé nar ingen krever det.

Et samfunn som reduserer ansvar til lovlydighet, mister sin indre frihet;

et samfunn som forstar ansvar som omsorg, gjenvinner den.

Demokratiets fremtid avhenger derfor ikke forst og fremst av reformer, men av karakter.
Av evnen til & se ansvar som frihetens forlengelse — ikke dens begrensning.
For uten menneskelig ansvar blir friheten tom, og uten frihet blir ansvaret umulig.

11.4 Handlingen som motstand

Hannah Arendt s handlingen som politikkens kjerne.

I Vita Activa beskrev hun hvordan frihet ikke oppstéar i isolasjon, men i matet mellom
mennesker som handler i fellesskap.

Politikk, i hennes forstand, er ikke administrasjon — det er synliggjort handling, der
mennesker viser hvem de er giennom ord og gjerning.

77



Arendt advarte mot to farer:
— At vi outsourcer ansvaret til systemer som handler for oss.
— At vi forveksler arbeid (produksjon) med handling (frihet).

I var tid har begge advarslene blitt virkelighet.

Teknologi og byrakrati lover oss effektivitet, men fjerner rommet for det uforutsigbare — og
dermed for menneskelig frihet.

Vi lever i et samfunn som dyrker kontroll og forutsigbarhet, men frihetens verdi ligger
nettopp i det uforutsigbare, i evnen til & bryte mgnstre og skape noe nytt.

A handle, sier Arendt, er i vise seg for verden som et unikt menneske.
Det er a tre frem, tale, ta plass — og dermed gjore friheten virkelig.

Slik blir handlingen ikke bare et politisk begrep, men et eksistensielt ansvar.
Uten handling der det offentlige rommet; uten mot forsvinner det demokratiske.

I dag kan handlingen anta mange former:

nar en borger protesterer mot urett,

nar en laerer vager 4 stille spersmal ved et system,

nar et lokalsamfunn kjemper for naturen,

eller nar en stemme insisterer pa sannhet i en kultur som belgnner stillhet.

Disse sma, men modige handlingene minner oss om at politikk ikke forst og fremst handler
om makt, men om naervaer.

A handle er 4 forsvare menneskets plass i en verden som stadig automatiseres.
Demokratiets fornyelse krever derfor ikke bare lover og institusjoner, men mot —

mot til 4 tale, til & tvile, til & sta frem,

selv nar stillheten virker tryggere.

11.5 Tillit — demokratiets skjulte gkonomi

Francis Sejersted kalte tillit «den norske samfunnsmodellens skjulte kapital.»
Den kan ikke vedtas, males eller kjopes — den bygges over tid, gjennom erfaring og
ansvarlighet.

Tillit er demokratiets usynlige valuta: den far samfunnet til 4 fungere fordi den
reduserer behovet for kontroll.

Nar tilliten forvitrer, vokser byrakratiet.

Nar byrakratiet vokser, svekkes tilliten.

Dette skaper en sirkel av mistillit som vi ser i mange vestlige land.

Borgerne stoler mindre pa institusjonene, og institusjonene stoler mindre pa borgerne.
Dermed fylles tomrommet av overvakning, kontroll og regulering — alt i trygghetens navn.
Nar staten krever dokumentasjon pa alt, og borgeren tviler pa alt, er det ikke lenger et
samfunn av medborgere, men av mistenkte.

Tillit er derfor ikke naivitet — det er et uttrykk for moralsk modenhet.
Den forutsetter at bade makten og mennesket tar ansvar.

Der mistillit krever regler, krever tillit karakter.

Den gjor det mulig & leve sammen uten konstant frykt for svik.

78



I Norge har hoy tillit lenge vaert en baerebjelke — mellom arbeidstaker og arbeidsgiver, stat
og borger, by og land.

Men ogsa her ser vi sprekker:

Naér ulikheten gker, nar beslutninger flyttes ut av rekkevidde, nér informasjon manipuleres
og politikken markedsferes, begynner tilliten a lekke.

Og den lar seg ikke reparere med kampanjer.

A gjenreise tillit krever ikke bare reformer, men en ny offentlig kultur:
en kultur som verdsetter sannhet fremfor effektivitet, og ansvar fremfor omdemme.
For tillit begynner alltid med @erlighet — og @rlighet forutsetter &penhet, ogsa om feil.

Demokratiet lever ikke av perfeksjon, men av gjensidig tro pa redelighet.

Nar denne troen brytes, smuldrer ogsa friheten.

Derfor er tillit ikke bare en sosial folelse — den er demokratiets skjulte gkonomi, den
moralske bindingen som holder alt sammen.

11.6 Hap som politisk kategori

Hap er ikke en folelse, men en handling.
Det er troen pa at fremtiden kan formes av menneskelig vilje, ikke bare av strukturelle

krefter.
Hép handler ikke om a vente, men om & handle mens man venter.

Hannah Arendt skrev at hap oppstar «der handlingen begynner».

Det er i handlingen — i selve forsgket pa & endre verden, uansett utfall — at mennesket
bevarer sin verdighet.

Slik blir hap ikke et uttrykk for optimisme, men for mot.

Der frykten sier «det nytter ikke», svarer hapet «jeg handler likevel».

I en tid der teknologi lover frelse og gkonomien lover trygghet, er hdpet kanskje var siste
frihet.

For hap inneberer ansvar: a tro at vi fortsatt kan pavirke historiens gang.

Det er hdp som gjor demokratiet levende — ikke fordi alt gar bra, men fordi mennesker
fortsetter a handle selv nar alt virker hiplest.

Rabindranath Tagore kalte dette «den indre frihetens poesi» — den menneskelige evnen til
a forestille seg noe bedre, selv nar virkeligheten motsier det.

Ernst Bloch beskrev hap som en forventningens bevissthet — ikke flukt fra verden, men en
invitasjon til & skape den pa nytt.

Vi ser denne kraften i smé bevegelser:

nar ungdommer streiker for klimaet,

nar lokalsamfunn forsvarer naturen mot kortsiktig gevinst,

nar mennesker stiller opp for hverandre i kriser uten tanke pa profitt eller politikk.

Disse handlingene minner oss om at hap ikke er luksus, men ngdvendighet.

Uten hap mister vi viljen til & forandre, og uten vilje til 4 forandre mister demokratiet sin
sjel.

Et samfunn uten hap kan fortsatt ha lover og valg — men det mister sin and.

79



11.7 En ny humanisme

Den teknologiske og gkonomiske rasjonaliteten som preger var tid, ma mates av en ny
humanisme.

Ikke som nostalgi, men som ngdvendig korreksjon — en paminnelse om at fremskritt uten
menneskelighet ikke er utvikling, men forflatning.

Denne humanismen bygger pa tre prinsipper:

1. Verdighet — mennesket er mal, ikke middel.
Ingen algoritme, skonomisk modell eller politisk strategi kan erstatte menneskets
egenverdi.
Verdighet betyr at ethvert liv har ukrenkelig verdi, uavhengig av produktivitet eller
lennsombhet.

2. Ansvar - frihet krever forpliktelse.
A veere fri er ikke 4 st uten grenser, men 4 baere konsekvensene av sine valg.
I en tid der beslutninger tas av systemer uten ansvar, ma mennesket igjen bli
ansvarlig akter — for hverandre, for naturen, for fremtiden.

3. Fellesskap — ingen frihet eksisterer alene.
Demokratiet er ikke en sum av individer, men et vev av relasjoner.
Frihet uten fellesskap blir ensomhet; fellesskap uten frihet blir tvang.
Den nye humanismen sgker balansen — en frihet som baeres av solidaritet.

Disse prinsippene utgjor demokratiets etiske grunnmur.

De gir oss et sprak for politikk som handler om livskvalitet, ikke bare vekst; om
mening, ikke bare meningstall.

De minner oss om at menneskets verdi aldri kan reduseres til data, at omsorg ikke kan
automatiseres, og at sannhet ikke kan markedsfores.

I mate med algoritmisk styring og eskonomisk dominans er dette ikke idealisme — det er
realismen som gjenoppretter mening.

For uten en humanistisk kjerne vil demokratiet reduseres til teknikk uten sjel,

og friheten til et regnestykke uten mal.

11.8 Analytisk refleksjon

Kapitalens epoke har gitt menneskeheten velstand, men ogsa fremmedgjoring.
Teknologi har gitt oss makt, men fjernet naervaer.
Staten har gitt oss trygghet, men begrenset friheten.

Likevel finnes det ingen determinisme i historien.

Ingen struktur er uforanderlig, ingen orden evig.

Mennesket kan handle — og det er i handlingen demokratiet fodes pa nytt.
Hver generasjon ma gjenerobre friheten, ikke som arv, men som ansvar.

Dette kapittelet har vist at demokratiets fornyelse krever mer enn reformer.
Det krever en etisk gjenfaodelse — en tilbakevending til menneskets evne til & demme, til
a handle, til 4 hape.

80



Politikk ma igjen bli et spersmal om mening, ikke bare om styring.
Et samfunn kan ikke forvalte seg selv til frihet; det ma velge den — hver dag, i hver
handling.

Frihetens fremtid avhenger derfor av om vi vager a bruke den —
ikke som forbrukere, men som borgere,
ikke som datakilder, men som tenkende mennesker.

Demokratiets skjebne avgjores ikke av algoritmer eller markeder,
men av den enkle, men krevende erkjennelsen:

at historien fortsatt er var —

sa lenge vi handler som om den er det.

11.9 Overgang til — Fremtidens ansvar

Vi star ved et vendepunkt der samfunnets storste spersmal ikke lenger er tekniske, men
moralske.

Hvordan bruke makt uten & miste menneskelighet?

Hvordan forvalte teknologi uten & miste frihet?

Hvordan bevare ansvar nar avgjorelser tas av systemer vi ikke lenger forstar?

Historien har vist at maktens former endrer seg, men at dens natur forblir: den sgker alltid
a overskride grenser.

I var tid er grensen ikke geografisk, men kognitiv — mellom menneskets tanke og
maskinens beregning.

Vi gér inn i en epoke der kapitalen tenker, og der mennesket risikerer a slutte a
gjore det.

Dette krever et nytt sprak for ansvar — et ansvar som ikke bare gjelder hvordan vi bruker
teknologi, men hvordan vi lar den bruke oss.

Der kapitalen blir kunstig intelligent, m& mennesket bli klokere.

Der algoritmene laerer raskere, ma etikken tenke dypere.

Vi vender derfor blikket mot fremtiden, og mot menneskets rolle i en verden der
intelligens ikke lenger er et seertrekk, men en ressurs.

For sparsmalet er ikke om maskinene vil overta, men om mennesket vil gi fra seg sin
demmekraft for de gjor det.

12 Den kunstige kapitalen: intelligens, makt og menneskets rolle

12.1 En ny fase i kapitalens historie

Kunstig intelligens er ikke lenger et verktay — den er blitt infrastruktur.

Der veier og stromnett en gang bar varer og energi, barer na digitale plattformer
intelligens: flyten av data, prediksjon og beslutninger.

Alt fra gkonomi til helse, rettsvesen og utdanning bygges inn i systemer som lerer,
vurderer og optimaliserer — ofte uten menneskelig innsyn.

81



Nar vi bruker GPS, far 1an, sgker jobb, handler pa nett eller stremmer musikk, deltar vi i en
global gkonomi av beregning.

Disse systemene analyserer ikke bare informasjon, men former virkeligheten de
beskriver.

De avgjor hvem som far synlighet, kreditt, omsorg og tillit.

Slik blir intelligens — selve evnen til 4 forsta og forutsi — en del av kapitalens
infrastruktur.

Store sprakmodeller, som ChatGPT, illustrerer dette skiftet.

De er ikke bare programmer, men globale maskiner for kunnskapsproduksjon — trent pa
milliarder av menneskelige ytringer.

De lerer ikke for sin egen skyld, men for et marked som gjor forstéelse til produkt.

Hver setning, bilde og klikk bidrar til 4 finjustere kapitalens evne til a tenke.

Slik flyttes makten fra institusjonell intelligens — skoler, medier, vitenskap — til
kommersielle infrastrukturer som eies av noen fa selskaper.

Nar intelligens blir tjeneste, blir ogsa forstaelse en vare.

Kunnskap mister sin offentlige karakter og blir en del av et globalt oligopol: Google,
Microsoft, Meta, Amazon og OpenAl kontrollerer portene til verdens tenkning.

Dette representerer et nytt maktforhold.

De som kontrollerer algoritmene, kontrollerer ikke bare hva vi vet — men hvordan vi vet.
Nar infrastrukturen for tanke blir privat, blir demokratiet avhengig av systemer det ikke
eier og ikke fullt ut forstar.

Den nye gkonomien handler derfor ikke bare om kunstig intelligens, men om kapitalens
monopol pa mening.

Slik vi en gang bygget samfunn rundt energi, bygger vi nd samfunn rundt beregning — og
intelligensen selv er blitt kapitalens mest lukrative ressurs.

12.2 Intelligens som infrastruktur

Kunstig intelligens presenteres som et verktgy, men fungerer i skende grad som
infrastruktur.

Den ligger under alt — som strem, vann og veier — men berer i stedet informasjonens
flyt.

AT styrer hvordan data samles, hvordan beslutninger tas, hvordan fremtiden beregnes.
Den organiserer verden for vi rekker & reflektere over den.

I dette systemet blir kunnskap erstattet av beregning.

Der vitenskapen en gang sgkte forstaelse, sgker algoritmen menster.
Resultatet er et samfunn som vet mer, men forstar mindre.

Vi far svar raskere enn vi rekker & stille sparsmalene.

I helsevesenet brukes kunstig intelligens til & forutsi sykdomsutbrudd, prioritere pasienter
og stille diagnoser — men modellene kan ikke forklare hvorfor de velger som de gjor.

I rettssystemet analyserer algoritmer sannsynligheten for tilbakefall og pavirker
domfellelser, uten at den tiltalte vet hvilke data som avgjorde utfallet.

82



Pa sosiale medier bestemmer maskinleering hva som vises i feeden din, ikke ut fra hva som
er sant, men ut fra hva som holder deg pa skjermen.
Slik skapes en usynlig arkitektur av beslutninger som former virkeligheten i sanntid.

Foucaults begrep om maktens mikrofysikk far ny betydning her.

Makt utgves ikke lenger gjennom lover, forbud eller trusler, men gjennom koder og
modeller.

AT avgjor hva som er relevant, sannsynlig og effektivt — og dermed, indirekte, hva som
oppfattes som sant.

Nar maskiner rangerer mennesker, handlinger og ord etter algoritmiske kriterier, blir
sannhet et spersmal om sannsynlighet.

Intelligens er dermed ikke bare et redskap; den er blitt samfunnets infrastruktur - et
nettverk av usynlige beslutninger som filtrerer virkeligheten for vi mater den.

Som stromnettet fordeler energi, fordeler algoritmene oppmerksomhet og mening.
De bestemmer hvem som blir sett, og hvem som forsvinner.

Dette er ikke konspirasjon, men arkitektur: en ny form for politisk makt uten politikk,
der styringen sitter i strukturen selv.

Nar infrastrukturen for tanke blir privat og global, flyttes demokratiets grunnlag — fra lover
og institusjoner til systemer og dataflyt.

I en slik virkelighet ma spersmalet om intelligens forstas som et spgrsmél om styring,
ikke bare om teknologi.

12.3 Okonomiens metamorfose

I intelligenskapitalismen blir data ikke bare analysert, men forutsigende kapital.

Jo mer presis modellen er, desto hagyere verdi far den. Markedet handler ikke lenger om
varer, men om fremtider — om 4 eie evnen til & beregne hva som vil skje for det skjer.
Borsene reagerer pa sannsynligheter, ikke pa hendelser; reklame selger ikke produkter,
men mulige reaksjoner.

Dette skaper et nytt hierarki av eierskap: de som eier modellene, og de som lever i dem.
Der arbeiderklassen en gang solgte sin tid, lever vi ni i et samfunn der mennesker ubevisst
gir bort sine tanker — ikke som idéer, men som mgnstre i datamengder. Det er ikke
lenger arbeid som skaper verdi, men atferd. Hver sgkestreng, hvert tastetrykk, hver
bevegelse er et datapunkt som forbedrer kapitalens evne til & forutsi oss.

Thomas Pikettys analyse av ulikhet far dermed en ny dimensjon. Kapitalens akkumulasjon
skjer ikke lenger bare i finans og eiendom, men i algoritmer — i kontrollen over
intellektuell infrastruktur. Eierskapet til intelligens blir var tids mest konsentrerte makt.
Et fatall selskaper kontrollerer ikke bare verdiskaping, men selve verdens
forstaelsesapparat.

Slik far Marx’ gamle spersmal ny aktualitet: Hvem eier produksjonsmidlene — nar
produksjonen er tenkning? Og hvem eier tenkningen — nar den skjer i maskiner som
laerer av oss, men ikke tilhgrer oss?

83



Det som tidligere var gkonomi, er blitt epistemologi. A eie data betyr i eie
definisjonsmakten over virkeligheten. Dermed blir spersmalet om gkonomisk
ulikhet ogsa et spgrsmal om demokratisk suverenitet — hvem som har rett til a vite,
forsta og handle i en verden der intelligensen selv er privatisert.

12.4 Kunstig intelligens og demokratisk suverenitet

Nar beslutningssystemer trenes pa enorme datamengder, forflyttes makten fra
offentlighet til modell. Der politikken en gang ble utevd i ord, forhandling og
kompromiss, flyttes nd beslutningene inn i systemer som beregner uten & forklare.
Politikkens sprak blir teknisk, mens teknologenes sprak blir politisk.

Den som behersker modellen, behersker virkeligheten.

Dette skaper et nytt demokratisk paradoks: Beslutninger tas for borgernes beste — men
pé grunnlag borgerne ikke forstar. Der makt tidligere krevde hemmelighold, krever den na
kompleksitet. Jo mer avansert teknologien blir, desto mindre gjennomsiktig blir
styringen. Nar datasett og algoritmer er forretningshemmeligheter, blir offentligheten
blind pa omréder der den burde se klarest.

Dette er ikke teori — det skjer allerede.

I Nederland kollapset i 2020 SyRI, et statlig system som brukte kunstig intelligens til a
oppdage trygdesvindel. Algoritmen viste seg 4 diskriminere systematisk mot innvandrere
og lavinntektsgrupper. I USA har automatiserte kredittvurderingssystemer blitt demt for
indirekte rasisme. I Kina brukes ansiktsgjenkjenning og sosial poengscore som politisk
styringsverktay. Og i Europa diskuteres nd AI Act, et forsgk pa & sette grenser for
maskinmakt — men ogsa et tegn pa hvor lite menneskelig kontroll som egentlig gjenstar.

Dette gjor ansvar vanskelig a plassere. Nar en algoritme diskriminerer — hvem har da
skylden? Programmereren? Selskapet? Staten? Eller selve modellen, som leerer pa mater
ingen lenger helt kan forklare? Vi star overfor en ny form for makt uten ansikt — der arsak
og ansvar glir ut i en sky av data.

Habermas’ ideal om kommunikativ rasjonalitet — der legitimitet krever gjensidig
forstdelse — kolliderer her med teknologisk rasjonalitet.

For vi kan ikke forhandle med en algoritme. Demokratiets sprak mister sitt motstykke:
samtalen erstattes av beregning, og loven av koden. Nar det politiske blir teknisk, mister
borgeren sin stemme.

Som Lars Fr. H. Svendsen minner oss om i Teknologiens etikk (2023), er teknologien ikke
et ngytralt redskap, men et moralsk milja. Den omslutter mennesket og former vére
vurderinger for vi selv merker det. Effektivitet og maling blir etiske dyder, mens ettertanke
og langsomhet oppfattes som svakhet. Dermed flyttes moralens tyngdepunkt fra
handlingens hensikt til systemets funksjon. Vi lever ikke lenger med teknologien —
vi lever i den.

Dette er demokratiets nye utfordring: Nar KI blir infrastruktur, forvandles politikk til drift
og samfunnsansvar til systemvedlikehold. Teknologien har blitt en ny form for
ngdvendighet — et slags moralsk klima, der det som kan gjares, gradvis ogsa oppfattes som

84



det som bor gjores. Slik oppstar en post-politisk tilstand, der demokratiet fortsatt
eksisterer formelt, men der reell suverenitet ligger i algoritmene som strukturerer
virkeligheten.

Spersmalet er derfor ikke lenger bare hvem som styrer staten, men hvem som styrer
styringen. Nar demokratiets beslutninger filtreres gjennom private modeller, forsvinner
skillet mellom politisk og teknologisk makt — og vi star igjen med det Arendt kalte
administrert virkelighet. Da er ikke trusselen mot demokratiet et kupp, men en
programvareoppdatering.

12.5 Etikken i den intelligente gkonomien

Teknologien har alltid utfordret etikken — men aldri sa direkte som na.

For forste gang i historien star vi overfor systemer som kan simulere moral uten &
forsta den. Kunstig intelligens kan imitere demmekraft, sprak og empati, men uten

erfaring, tvil eller ansvar. Den handler ikke ondt, men uten mening — og det kan vaere
farligere.

I den intelligente gkonomien er det ikke mennesket som tar avgjorelser, men modeller.
Disse modellene er bygget for én ting: optimalisering. De vurderer ikke hensikt, men
resultat; ikke verdi, men virkning. Nar slike systemer far styre rekruttering, helse, kreditt
eller sikkerhet, skapes et samfunn der etikk reduseres til funksjon. Etisk refleksjon — den
langsomme, tvilende tenkningen som er kjernen i menneskelig ansvar — erstattes av
sannsynlighetsberegning.

Martha Nussbaum og Amartya Sen minner oss om at frihet uten refleksjon er blind.

Et menneske kan handle rett fordi det forstar hva rettferdighet betyr; en maskin kan bare
folge monstre. Al utfordrer derfor ikke bare var moral, men selve forutsetningen for
moral — evnen til 4 demme, ikke beregne. Jo mer vi overlater vurderinger til systemer,
desto mer mister vi erfaringen av & veere ansvarlige vesener.

Dette ansvarsproblemet er allerede synlig:

— Nar en selvkjerende bil tar et liv, hvem holdes ansvarlig?

— Nar et ansiktsgjenkjenningssystem feilaktig identifiserer en uskyldig, hvem baerer
skylden?

— Nar en algoritme for ansettelser diskriminerer kvinner fordi den laerte det fra historiske
data, hvem kan stilles til ansvar — koden, selskapet eller samfunnet?

Naér arsak og virkning glir ut i kode, forsvinner ogsa skylden. Ingen har egentlig gjort
noe galt — alt «bare skjedde». Dette er den moderne moralens storste trussel: ikke
ondskap, men likegyldighet som system.

Det etiske problemet med Al er derfor ikke at den handler umoralsk, men at den handler
uten moral. Den kjenner ikke forskjellen mellom rett og galt — bare mellom effektivt og
ineffektivt. Dermed risikerer vi at menneskelig verdighet underordnes maskinell nytte.
Som Nussbaum sier: «Et samfunn som glemmer folelsenes rolle i moralen, mister sin
menneskelighet.»

85



Hvis gkonomiens fremste mal blir prediksjon, ikke rettferdighet, vil friheten gradvis miste
sin moralske mening. Da blir teknologien ikke lenger et verktay for mennesket, men et
speil av var egen unnfallenhet — et system som gjenspeiler hva vi mdler, ikke hva vi
verdsetter.

Etikken i den intelligente gkonomien handler derfor ikke om & temme maskinen, men om
a bevare mennesket. For maskinen vil aldri sperre «bor vi?» — bare «kan vi?».

Og det er i forskjellen mellom disse to spgrsmalene at friheten, moralen og demokratiet
fortsatt lever.

12.6 Mennesket i maskinens speil

Kunstig intelligens er ikke bare et verktay — det er et speil. Den reflekterer vare menstre,
vare fordommer, var historie. Den viser oss hvem vi er — uten filter, uten unnskyldning.
Nar vi ser pa maskinen, ser vi var egen logikk i ren form: effektivitet uten empati,
kunnskap uten klokskap.

Al-systemene laerer av vare handlinger, ikke av vare verdier. De kopierer menneskelig
sprak, men ikke menneskelig mening. Derfor avslorer de ikke bare hva vi vet, men hva vi
mangler. Nar en sprakmodell gjenspeiler vare fordommer, er det ikke fordi den er
urettferdig — men fordi verden den ble trent p4, var det.

Slik blir kunstig intelligens et moralsk speil for var tid. Den viser hva slags menneskesyn
vi faktisk har, ikke hva vi later som. Om vi ser pa Al og finner den kald, kynisk eller
manipulerende, bar vi sparre oss selv: Hvem lerte den det av?

Kampen om kunstig intelligens er derfor ogsa en kamp om menneskesynet. Skal vi bygge
maskiner som etterligner oss — eller systemer som hjelper oss a bli klokere? Forskjellen
ligger ikke i teknologien, men i hensikten. Et samfunn som ser Al som erstatning for
mennesket, vil miste sin retning. Et samfunn som ser Al som speil og redskap for
selvforstaelse, kan vinne tilbake sin verdighet.

Hannah Arendt ville trolig advart oss. Hun sa frihet som evnen til & handle uforutsigbart —
til & begynne noe nytt. Maskinen kan beregne alt, bortsett fra begynnelsen. Den kan
forutsi menneskelig atferd, men ikke forklare hvorfor vi av og til velger annerledes.

Den kan analysere alt — unntatt hap. Og uten héap, finnes ingen politikk.

For politikk, i Arendts forstand, handler ikke om kontroll, men om fadsel — om a skape
noe som enna ikke finnes. Derfor star mennesket i dag overfor et etisk og eksistensielt valg:
Skal vi la maskinen definere hva som er mulig, eller insistere pa det umuliges
nedvendighet — pa fantasi, skapelse, og hap?

Det virkelige sparsmaélet om Al er altsa ikke hva maskinen kan leere, men hva mennesket
glemmer. For i speilet av var egen intelligens kan vi miste synet av var visdom.

Og hvis vi glemmer forskjellen mellom de to, vil vi til slutt tro at maskinen er menneskelig
— fordi mennesket har sluttet & vaere det.

86



12.7 Kunnskapens forvitring

I intelligenskapitalismen blir informasjon uendelig, men forstielse knapp. Der tidligere
generasjoner kjempet for tilgang til kunnskap, kjemper vi i dag for evnen til a skille
relevant fra stoy.

Vi drukner ikke i uvitenhet, men i data.

Den digitale tidsalderen har gjort alt tilgjengelig, men lite forstatt. Sek, stremmer og
algoritmer gir oss svar for vi rekker & stille spersmél. Dermed forvitrer ikke bare
kunnskapen, men selve evnen til & sgke den. Som Neil Postman advarte allerede pa
1980-tallet: vi star ikke i fare for a bli undertrykt av sensur, men forfert av overflod.

Dette skaper et nytt sosialt skille — ikke mellom rike og fattige, men mellom tolkere og
brukere. De som forstar systemene, og de som lever i dem. De som kan endre modellen,
og de som bare mates inn i den. Kunnskap har alltid veert makt — men na handler makt om
a forsta hvordan kunnskap produseres.

De som eier algoritmene, eier ogsa virkeligheten.

Utdanning, kritisk tenkning og filosofi blir derfor ikke luksus, men overlevelses-
kompetanse. Den digitale analfabetismen bestar ikke i manglende tilgang, men i
manglende demmekraft — evnen til 4 stille spersmal ved systemet selv.

En generasjon som kan bruke alt, men forstar lite, risikerer & miste bade frihet og ansvar.

Dette merkes allerede i hverdagen: Studenter som lar KI skrive sine tekster, bedrifter som
lar algoritmer ta beslutninger, medier som lar klikkrate styre sannhet. Vi outsourcer ikke
bare arbeid, men tenkning. Det som skulle vaere et verktay for leering, blir et apparat for
glemsel.

Dermed star vi overfor et paradoks: aldri for har mennesket hatt s mye informasjon — og
aldri for har uvitenhet vaert sa sofistikert. Vi vet hvordan alt fungerer, men stadig
mindre om hvorfor. Vi forstar maskinen, men ikke meningen.

Slik blir kunnskapens forvitring ikke et spersmal om teknologi, men om moral. For
kunnskap uten forstaelse er makt uten kompass. Og i en tid der sannheten ma konkurrere
med algoritmen, blir visdom ikke et ideal, men en form for motstand.

12.8 Den norske konteksten — teknologisk fornuft og demokratisk
ansvar

I Norge fremstilles teknologi ofte som negytral modernisering. Digitalisering og
automatisering skal gi effektivitet, bedre tjenester, tryggere beslutninger, men som Michel
Foucault minnet oss om: hvert system som forenkler, former makt. Teknologi er aldri
bare et middel — den berer alltid et verdenssyn.

Nar velferdsstaten automatiseres, endres ogsa forholdet mellom borger og stat,
menneskelig skjonn erstattes av algoritmisk logikk, og byrakratiet blir digitalt.
NAV-saken, der tusenvis ble feilaktig domt for trygdesvindel, viste dette brutalt: et system

87



designet for effektivitet kan bega urett — ikke fordi noen ville det, men fordi ingen sa det.
Maskinen gjorde det den skulle. Problemet var at den ikke kunne forsta hva den gjorde.

En algoritme kan beregne rettferdighet, men ikke forsta urettferdighet. Den kan folge
lovens bokstav, men aldri dens and. Nar staten bruker kunstig intelligens i saksbehandling,
helseforvaltning eller politipatruljering, flyttes beslutningsmakten fra mennesker til
modeller. Da blir ogsa ansvarsfelelsen tynnere — for hvem tar egentlig feil nar feilen er
systemisk?

Francis Sejersted advarte tidlig mot at demokratiet kunne underordne seg
forvaltningslogikken. I digital forstand ser vi nettopp dette. Effektivitetens sprak har
overtatt moralens plass. Den norske modellen — bygget pa tillit og sosial kontrakt —
risikerer & bli en modell for kontroll og beregning. Der byrakratiet en gang var et
redskap for fellesskapet, blir det na et speil av markedets rasjonalitet.

Samtidig er Norge et testlaboratorium for hgy tillit og hay teknologi. Digitale ID-lgsninger,
automatisert skatteinnkreving og prediktive analyser i helsevesenet gjor livet enklere —
men ogsd mer gjennomsiktig. Nar trygghet og effektivitet blir vare hayeste verdier, kan
vi umerkelig gli over i det Arendt kalte «den administrative moralen» — en etikk uten
empati, men med prosedyrer.

Spersmalet for Norge blir derfor ikke om vi skal bruke teknologi, men hvordan vi skal
bevare demokratiets etiske nerve i en tid der systemene blir smartere enn menneskene
som styrer dem. Teknologi ma ikke bare forvaltes — den ma forstas.

For hvis menneskelig demmekraft forsvinner fra velferdsstaten, forsvinner ogsa dens sjel.

12.9 Human teknologi — en vei videre

Teknologiens fremtid trenger ikke veere dehumaniserende. Den kan ogsa brukes til a styrke
frihet, fellesskap og rettferdighet — hvis vi forankrer den i verdier fremfor profitt.
Spersmalet er ikke om vi skal bruke kunstig intelligens, men hvordan. Teknologi er ikke
skjebne — den er valg.

En human teknologi bygger pa tre prinsipper:

1. Apenhet — systemer ma kunne forklares og etterprgves. Ingen algoritme ber ha
makt over menneskers liv uten at dens logikk kan granskes. Apenhet handler ikke
bare om innsyn i kode, men om forstaelighet: at beslutninger tatt av maskiner kan
forklares for mennesker.

2. Ansvar — utviklere, selskaper og institusjoner ma sta til rette for konsekvensene.
Hyvis et system diskriminerer, manipulerer eller skader, ma noen kunne stilles til
ansvar. Teknologi uten ansvar er makt uten retning.

3. Formal — teknologiens mal ma vaere menneskelig verdighet, ikke
markedsverdi. Kunstig intelligens skal stotte menneskelig dommekraft, ikke erstatte
den; styrke fellesskap, ikke fragmentere dem. Etisk innovasjon handler om & utvikle
teknologi som tjener samfunnets beste, ikke bare aksjekursens.

88



Dette krever en ny form for etisk styring — ikke sensur, men samvittighet. Et samfunn
som overlater teknologien til markedet alene, mister gradvis evnen til 4 definere hva som
er rett, sant og viktig. Derfor ma demokratiet investere like mye i filosofi som i kode,
like mye i demmekraft som i datakraft.

Eksemplene finnes allerede: Forskere som utvikler «forklarbar Al» for a synliggjore
maskinens resonnering. Byer som bruker algoritmer til 4 fordele ressurser rettferdig, ikke
bare effektivt. Skoler som laerer barn digital demmekraft, ikke bare teknisk kompetanse.
Human teknologi begynner der mennesket igjen star i sentrum — ikke som datapunkt,
men som verdibarer.

12.10 Analytisk oppsummering

Kunstig intelligens representerer ikke bare en teknologisk revolusjon, men en
sivilisatorisk provestein. Den utfordrer skillet mellom kunnskap og makt, mellom
menneske og system, mellom frihet og effektivitet. Der tidligere tiders kapitalisme utnyttet
kropp, tid og natur, seker den né a utnytte selve fornuften — var evne til a forsta og
vurdere.

Hvis kapitalens mal alltid har vaert 4 mestre naturen, sgker den ni & mestre menneskets
tanke. Nar maskinene lerer a forutsi vare valg, ma vi leere a forsta vare verdier.
Spersmalet om menneskets rolle er derfor mer presserende enn noen gang.

Vi kan la teknologien definere oss — eller vi kan bruke den til & gjenfinne hva det betyr a
vaere menneske.

Valget er etisk, ikke teknisk.

Teknologiens fremtid avgjores ikke av maskinens kapasitet, men av menneskets karakter.
I denne forstand er kunstig intelligens ikke bare et speil av var kunnskap, men av var
moral. Det vi programmerer i maskinen, avslgrer hva vi verdsetter i oss selv.

12.11 Overgang til neste kapittel

I neste kapittel — Kapital og klima: gkologisk skonomi og den moralske grensen
— vender blikket seg mot naturen igjen. For intelligens, enten menneskelig eller kunstig, er
meningslgs uten en verden & leve i.

Nar klima og teknologi metes i kapitalens logikk, oppstar et uunngaelig spersmal:
Kan vi redde planeten uten & endre gkonomien — og oss selv?

Klimakrisen blir dermed ikke bare et miljgproblem, men en moralsk lakmustest for hele
sivilisasjonen. Der intelligenskapitalismen sgker & beregne fremtiden, ma mennesket igjen
leere 4 ta ansvar for den.

89



13 Kapital og klima: gkologisk skonomi og den moralske
grensen

13.1 Innledning — en ny virkelighet

Det 21. drhundret har avslert kapitalens storste paradoks:
Den gkonomien som skapte velstand, truer na selve livsgrunnlaget for den.

Klimakrisen er ikke bare et spgrsmal om naturvern, men om makt, moral og mening.
Den viser at var gkonomiske orden — bygget pa uendelig vekst, forbruk og profitt — ikke er
en naturtilstand, men en historisk konstruksjon. Kapitalen ble fadt i troen pa at
naturen var evig og grenselgs. Na star den overfor sin egen logiske grense.

Hver hetebglge, hvert smeltende isfjell, hver brann og flom minner oss om at «vekst» ikke
lenger kan skilles fra tap.

Oljefondet vokser, men isen smelter.

BNP stiger, men artsmangfoldet synker.

Det som tidligere ble feiret som fremskritt, males na i kostnaden av selve eksistensen.

Spersmalet er derfor ikke lenger bare hvordan vi reduserer utslipp, men hvordan vi
reddefinerer verdiskaping.

Hva betyr det & «skape verdi» nar verdien av livet selv er truet?

Den gkologiske krisen avslgrer at gkonomiens sprak méa fornyes — fra tall til mening, fra
vekst til varighet.

13.2 Okonomiens natur — fra ressurs til relasjon

I den klassiske skonomiske tradisjonen — fra Adam Smith til John Maynard Keynes — ble
naturen betraktet som ressurs. Den var bakteppet for menneskelig produksjon: et lager
av rastoff, et sted 4 hente, men ikke et sted a lytte til.

Karl Polanyi pekte allerede i 1944 pa faren ved dette.

Nar naturen gjores til vare, sa han, undergraves samfunnets moralske og
aokologiske balanse. Han kalte naturen en fiktiv vare — noe som kan eies og prissettes,
men ikke skapes pa nytt.

Denne innsikten fremstar i dag profetisk.

For vi lever midt i konsekvensene:

— Havet er blitt avfallsplass for industri og plast.

— Atmosfaren er gjort til lager for CO,.

— Jorden er redusert til portefealje for investering og spekulasjon.
Naturens egen rytme er oversatt til regneark og finansindekser.

Naturen er ikke lenger et fellesskap, men en kapitalform. Den males, veies og selges —
men mister sin verdi som livsgrunnlag.

En gkologisk skonomi ma derfor begynne med et nytt prinsipp: at mennesket ikke star
utenfor naturen, men innenfor den.

90



At gkonomi ikke handler om utnyttelse, men om relasjon. At rikdom ikke maéles i vekst,
men i balanse.

Som gkologen Aldo Leopold formulerte det:

«Noe er rett nar det bevarer integriteten, stabiliteten og skjgnnheten i livets
fellesskap. Det er galt nar det gjor det motsatte.»

13.3 Kapitalismens klimaparadoks

Thomas Piketty og Naomi Klein har vist hvordan klima og ulikhet er to sider av det
samme systemet. Den samme logikken som skaper profitt, skaper ogsa utslipp.

De som forurenser mest, har rad til 4 betale for konsekvensene — mens de som rammes
hardest, sjelden har bidratt til problemet.

Klein kaller dette kapitalens klimakrig: et system som reagerer pa edeleggelse med nye
markeder — fra karbonkvoter til grenn teknologi, fra klimangytral kaffe til «baerekraftige»
investeringer.

Selv katastrofen gjores lennsom.

Dermed redder kapitalen seg selv ved a selge lgsningen pa sin egen krise.

Det gronne skiftet blir ikke et brudd, men en ny forretningsmodell.

Vindmegller, elbiler og solkraft er teknologisk nedvendige, men gkonomisk styres de av
samme prinsipp som for: vekst, konkurranse og avkastning.

Resultatet er en grenn kapitalisme som lover forsoning, men videreforer den gamle
logikken under nytt navn.

Problemet er ikke teknologien, men premisset:

at alt ma lgnne seg for & veere mulig.

Nar naturens verdi maéles i pris, vil dens gdeleggelse alltid vaere mer «effektiv» enn dens
bevaring. Dette er kapitalismens klimaparadoks — den kan tilpasse seg enhver krise,
unntatt den som krever at den endrer seg selv.

13.4 Okologisk skonomi — et nytt tankesystem

Den gkologiske gkonomien utfordrer hele denne forestillingen. Den hevder at
verdiskaping ma males i livsgrunnlag, ikke i markedsverdi, som Herman Daly formulerte
det: «@konomien er et undersystem av naturen — ikke omvendt.»

Kate Raworth har gitt denne tanken en moderne form gjennom sin doughnut-modell.
Hun viser at all gkonomisk aktivitet mé holdes innenfor to grenser:

* Den sosiale grensen: Ingen skal falle under et verdig livsgrunnlag — rett til mat,
bolig, utdanning og deltakelse.

* Den gkologiske grensen: Ingen skal overskride jordens tileevne — dens evne til
a fornye luft, vann, jord og liv.

Innenfor dette rommet finnes det som Raworth kaller «den trygge og rettferdige sonen» —
en gkonomi som respekterer bAde menneske og natur.

g1



Dette er mer enn en modell; det er et moralsk kart over menneskets plass i gkosystemet.
En slik gkonomi maéles ikke i tempo, men i balanse. Den spgr ikke «hvor mye kan vi
vokse?», men «hvordan kan vi leve godt — sammen — innenfor planetens grenser?»

For & né dit trengs en mental omstilling:
fra effektivitet til tilstrekkelighet,

fra forbruk til forvaltning,

fra kortsiktig gevinst til varig baerekraft.

I dette perspektivet blir gkonomi igjen et spersmal om etikk. For naturen kan ikke
forhandles med — bare forstas, respekteres og deles.

13.5 Naturen som etisk kategori

Hannah Arendt skrev at politikkens hgyeste form er omsorg for verden.

Denne omsorgen er ikke lenger et ideal — den er blitt eksistensiell.

Klimakrisen tvinger oss til 4 utvide demokratiets etikk. Ikke bare mennesker, men ogsa
kommende generasjoner og ikke-menneskelige livsformer ma regnes inn i fellesskapet.

Det innebarer en ny forstielse av rettferdighet. John Rawls’ teori om rettferdighet som
rimelighet var bygget pa samtidens samfunnskontrakt: at rettferdighet handler om
forholdet mellom néalevende borgere. I dag ma denne kontrakten forlenges i tid.
Spersmalet er ikke lenger bare hva som er rett for oss — men hva som er rett etter oss.

Dette perspektivet er allerede i bevegelse:

— Ecuador og Bolivia har skrevet naturens rettigheter inn i sine grunnlover.

— I New Zealand har elven Whanganui fatt juridisk personstatus — ikke som symbol, men
som rettssubjekt med egne representanter.

— I Europa vokser en bevegelse for & gi Arktis og Amazonas samme status — ikke fordi
de er nyttige, men fordi de har verdi i seg selv.

Et slikt skifte forvandler politikk til et moralsk prosjekt i dypeste forstand:
En forvaltning av liv, ikke bare av ressurser. Et demokrati som tar naturens rett inn i sin
etikk, méa ogsa forandre sin gkonomi — fra eierskap til ansvar, fra kontroll til omsorg.

Arendt kalte dette amor mundi — kjerlighet til verden.
Kanskje er det dette var tid mangler mest:
ikke flere lasninger, men en fornyet kjaerlighet til det som gjor lgsninger mulig.

13.6 Oljestatens dilemma

I Norge har klimakrisen en sarlig ironi.

Var velstand bygger pa energien som na truer planetens klima.

Oljeformuen har gjort oss rike — og ambivalente. Vi lever i et samfunn som gnsker grenn
omstilling, finansiert av fossil inntekt.

Oljefondet — selve symbolet pa norsk ansvarlighet — er samtidig verdens storste
investeringsfond i kapitalens globale kretslap. Det eier aksjer i selskaper som driver

92



frem den samme utviklingen vi nasjonalt forsgker a bremse. Norge eksporterer olje med
den ene handen og klimamal med den andre.

Francis Sejersted beskrev allerede pa 1990-tallet «den regulerte friheten» som kjernen i
den norske modellen. Men i dag star denne friheten overfor en ny grense: naturens
taleevne.

Vi ma sperre: Kan Norge vaere bade kapitalnasjon og klimaforkjemper — uten a
undergrave troverdigheten til begge?

For bak spgrsmalet om energi ligger et dypere spersmél om moral. Det er ikke oljen i seg
selv som er problemet, men var manglende evne til & si nok. Vi har lert & forvalte pengene
perfekt — men ikke grensene for vekst.

Derfor star Norge i miniatyr for verdens dilemma: Hvordan kan et samfunn som er bygget
pa utvinning, omstille seg uten a miste sin identitet?

Svaret finnes kanskje ikke i ny teknologi, men i et nytt sprak — et sprak for matehold,
rettferdighet og ansvar.

13.7 Markedets gronnvasking

Klimapolitikken i var tid baerer preg av kompromisser forkledd som lgsninger.
Karbonfangst, kvotehandel og baerekraftsfond lover forandring — men holder systemet
intakt. Dette er symbolpolitikkens skonomi: der handlingen mé se moralsk ut, men
forbli lennsom.

Naomi Klein peker pa at ekte omstilling krever konflikt, ikke konsensus.

For a endre et system méa noen miste sine privilegier — og det er nettopp det markedet
forseker & unnga.

Naér alt blir «baerekraftig», blir ingenting forandret.

I dag kan man kjope «grenne obligasjoner» som finansierer motorveier, «klimangytrale
flyreiser» som fortsatt slipper ut CO2, og «barekraftige fond» som investerer i
oljeselskaper — bare fordi selskapene har planer om a bli grenne en gang i fremtiden.
Spraket om barekraft har blitt kapitalens kosmetikk — en retorikk som renvasker
systemet uten & reformere det.

Dette er ikke et brudd med logikken, men dens forlengelse.

Markedet har absorbert klimakrisen som ny forretningsmulighet, ikke som moralsk
utfordring. Slik oppstar en ny form for gronn kapitalisme — en der klimaet reddes pa
papiret, mens naturen fortsatt forbrukes i praksis.

Som Klein skriver:

«Vi star ikke overfor en klimakrise fordi vi ikke vet hva vi skal gjere — men fordi
de som tjener pa status quo, gjor alt for 4 hindre endring.»

Klimapolitikk uten maktpolitikk er estetikk. Det ser vakkert ut, men endrer ingenting.

93



13.8 Okonomisk ansvar som moralsk modenhet

Et samfunns sivilisasjonsniva males ikke i BNP, men i dets evne til selvbegrensning.
Evnen til & si nei — til 4 stanse vekst nar den blir destruktiv — er var tids hayeste form for
moral.

Dette er ikke askese, men modenhet. Det handler ikke om & fornekte rikdom, men om &
forstd mal og mening.

Mennesket ma igjen laere forskjellen mellom behov og begjaer. Kapitalismen har
forvekslet velstand med mening; nd ma demokratiet gjenvinne forskjellen.

I den gkonomiske tenkningen til Amartya Sen ligger en enkel, men radikal innsikt:
Frihet uten ansvar er tom. En rettferdig ekonomi handler ikke bare om hva vi kan, men
hva vi bor. Forbruk er ikke ngytralt — det er alltid et valg om hva og hvem som far leve
videre.

Dette gjor okonomisk ansvar til et moralsk prosjekt. A bygge vindmgller uten 4 redusere
forbruk er som & lappe en flite uten 4 slutte 4 gse. A redde klimaet uten 4 endre livsstilen
er a tro at naturen kan forhandles med.

Et fritt samfunn ma derfor ogsa veere et ansvarlig samfunn — ikke bare for sin egen
befolkning, men for jorden som bzerer den. Friheten ma igjen forstas som det
Aristoteles kalte autarkia — evnen til 4 leve godt innenfor grenser.

13.9 Mot en ny samfunnskontrakt

Den gkologiske krisen krever en ny samfunnspakt mellom menneske, natur og
teknologi.
Denne pakten méa bygge pa tre prinsipper:

1. Etisk forankring — naturen ma regnes som del av fellesskapet, ikke som ressurs.

2. Demokratisk kontroll — klimaomstillingen ma styres av folkevilje, ikke av
marked.

3. Kulturell endring — livskvalitet mé defineres utover forbruk og vekst.

Dette er ikke en utopi, men en nedvendighet.

Historien viser at samfunn kan forandre seg nar deres grunnleggende fortelling blir
uutholdelig.

Den gamle fortellingen — om uendelig vekst — har mistet sin troverdighet.

Den nye ma handle om balanse, verdighet og overlevelse.

Som Bruno Latour skriver:
«Vi har aldri veert moderne — vi har bare glemt at vi hgrer til jorden.»

En ny samfunnskontrakt ma derfor ikke bare vaere politisk, men ontologisk —
den ma definere hva det vil si & eksistere sammen, pa en planet med grenser.

94



13.10 Analytisk oppsummering

Klimakrisen avslgrer at gkonomi uten etikk er selvdestruktiv. Den tvinger frem et
nytt verdenssyn der politikk, moral og natur igjen henger sammen.

Kapitalens fremtid avhenger ikke av flere innovasjoner, men av moralsk oppvakning.
Teknologi kan hjelpe oss, men den kan ikke redde oss fra var egen gradighet.

Demokratiets oppgave i denne epoken er 8 omskape gkonomien —

fra et system for vekst til et system for liv.

Dette er ikke bare mulig — det er uunngaelig.

Et samfunn som ignorerer naturens grenser, mister til slutt ogsa sin egen frihet.

13.11 Sivilisasjonens grense — leerdommer fra historien

Gjennom historien har samfunn kollapset ikke bare pa grunn av ytre kriser,
men pa grunn av sin egen suksess.

Jared Diamond viser i Collapse: How Societies Choose to Fail or Succeed

hvordan sivilisasjoner mister evnen til 4 se sine egne grenser. Nar rikdommen vokser,
vokser ogsa kompleksiteten — og med den behovet for en stadig storre administrativ og
gkonomisk elite.

Péskegyas siste palme ble ikke hugget av en fiende, men av mennesker som holdt fast ved
et system som allerede hadde undergravd sitt grunnlag.

Slik er ogsa var tid.

Vi ser en eksplosjon i det administrative og finansielle aristokratiet —

lag pa lag av styring, kontroll og regulering — mens de som skaper verdiene, presses av
effektivitetens krav. Samfunnet metter sin egen adel, men sulter sin grunnmur.

Dette er ikke et spgrsmél om moral, men om baereevne. Nar vekstens logikk blir sitt eget
mal, forsvinner samfunnets evne til 4 regulere seg selv. Vi bygger institusjoner som lever av
a administrere kriser, og gkonomier som trenger ulykke for & opprettholde vekst.

Sivilisasjonens fall blir ikke lenger en katastrofe, men en rutine. Diamonds analyse
minner oss om at ethvert system har en blind flekk:
De som nyter mest av det, er de siste som ser dets ende.

Slik kan ogsa var egen tids styringsapparat forstas — som en form for overmodenhet,
der administrasjonen av vekst blir viktigere enn dens formal. Nar maktens struktur blir for
tung til & beere sitt eget moralske innhold, forvitrer den innenfra.

13.12 Overgang til neste kapittel

I neste kapittel — Kapitalens siste spill: staten, markedet og menneskets ansvar —
samles tradene fra gkonomi, teknologi og akologi.

95



Her spor vi til slutt:
Nar kapitalen har erobret natur, teknologi og tid — hva gjenstar da for mennesket a
eie?

Hvorfor den norske modellen kan vare et motstykke til global kapitalisme. Nar
gkonomiens logikk ikke lenger mgter motstand, blir naturen den siste markedsarenaen.

Nar alt kan prises, forsvinner selve grunnlaget for verdighet. I et slikt landskap far den
nordiske tradisjonen — med sin vekt pa fordeling, fellesskap og regulert frihet — ny
betydning. Kanskje finnes nettopp her ngkkelen til en ny vei:

ikke en gkonomi uten kapital, men en kapital med samvittighet.

14 Kapitalens siste spill: staten, markedet og menneskets ansvar

14.1 En ny maktstruktur

Historisk har forholdet mellom stat og kapital vart et spersmal om balanse.
Staten skulle representere fellesskapets interesser; kapitalen skulle skape verdier.
Men i lgpet av de siste femti drene har denne balansen forskjovet seg dramatisk.

Der markedet tidligere trengte staten for a fungere — for lover, infrastruktur og
beskyttelse — trenger staten na markedet for a overleve. Velferdsstater males i
kredittvurderinger, demokratier i investeringsklima. Et lands verdi avgjores ikke
lenger av borgernes velferd, men av tilliten fra kapitalmarkedene.

Dette ser vi tydelig i Europa etter finanskrisen. Da Hellas sto pa randen av konkurs,
var det ikke parlamentet i Athen som bestemte landets kurs, men EU-kommisjonen,
IMF og ratingbyraene. Velferdsreformer, pensjoner og helsetiltak ble gjenstand for
gkonomisk vurdering — ikke demokratisk debatt. Finansmarkedet ble en slags
overnasjonal domstol, uten dommere, men med algoritmer.

Ogsé i Norge merkes denne forskyvningen — om enn i mildere form. Gjennom
oljefondet har staten blitt en global investor, og dermed del av den kapitalstrukturen den
en gang skulle regulere. Den norske velferden hviler i dag pa avkastningen fra verdens
berser, der pengene vare ofte er investert i de samme selskapene som driver frem
klimakrisen, arbeidslivsforringelse og gkonomisk ulikhet.

Dermed oppstar et moralsk paradoks:

Staten forvalter fellesskapets midler — men etter markedets moral, ikke etter
samfunnets.

Ogsé teknologigigantene viser hvordan makt har flyttet seg. Nar selskaper som Google,
Amazon og Meta hindterer data om milliarder av mennesker, har de i praksis fatt
funksjoner som tidligere var statlige: de kartlegger befolkninger, regulerer offentligheten
og definerer hva som kan sies og sees. De fastsetter normer for privatliv, kommunikasjon
og til og med sikkerhet — uten demokratisk mandat.

Kapitalens nye makt er ikke lenger bare gkonomisk, men infrastrukturell.
Den ligger i kodene som bestemmer hvordan informasjon flyter, i investeringene som

96



avgjor hvor energi produseres, og i standardene som avgjor hva som teller som
barekraftig eller sant.

Dette er kapitalens siste — og kanskje mest sofistikerte — spill: & fremsta som natur, mens
den i virkeligheten er et system av makt, kode og eierskap. Den skjuler seg i tallene, i
fondene, i plattformene — et nett av algoritmer og interesser som bestemmer hvordan
verden skal fungere, uten a trenge a forklare hvorfor.

Dermed far vi et nytt slags politisk landskap:

Staten er fortsatt ansvarlig for borgerne, men kapitalen har blitt arkitekten for
virkeligheten.

Vi lever i en tid der demokratiets institusjoner fortsatt eksisterer — men dets skonomiske
grunnlag er outsourcet.

Det er som om samfunnet har beholdt sitt demokratiske spréak, mens grammatikken er
blitt skrevet av markedet.

14.2 Staten som investor

Norge star som et paradoks i den globale gkonomiens utvikling. Gjennom Statens
pensjonsfond utland — Oljefondet — har staten blitt en av verdens sterste investorer.
Fondet eier i dag deler av naer sagt alle store multinasjonale selskaper, fra teknologi og
industri til eilendom, vipen og kunstig intelligens. Den norske staten er dermed ikke bare
en forvalter av fellesskapets verdier — den er en kapitalakter i verdensmarkedet.

Francis Sejersted beskrev den norske samfunnsmodellen som «den regulerte
kapitalismen» — et moralsk kompromiss mellom frihet og trygghet, men nar staten selv
blir kapitalforvalter, glir rollene over i hverandre. Det offentlige blir ikke lenger bare
tilsyn, men akter. Demokratiet lever pa avkastning fra et system det ikke fullt ut kan
kontrollere.

Oljefondet er en skonomisk suksess — men ogsa en moralsk ambivalens. Det
finansierer velferd, skole og helse — men gjennom investeringer i selskaper som driver
klimautslipp, vdpenproduksjon, kunstig intelligens og digital overvakning. Vi bygger
sykehus med avkastning fra selskaper som bryter menneskerettigheter, og subsidierer
gronn teknologi med midler tjent pa olje.

I 2024 viste rapporter at fondet eide andeler i flere av verdens storste fossile
energiselskaper, samt i teknologigiganter som Amazon og Meta, som er kjent for
omfattende datainnsamling og lav skattebetaling. Samtidig opptrer staten internasjonalt
som forkjemper for klima, fred og rettferdighet.

Slik oppstar et moralsk paradoks: vi taler verdenssamfunnets sprak om baerekraft —
mens Vi tjener pa systemets urettferdighet.

Ogsa Equinor illustrerer denne dobbeltheten. Selskapet er delvis statseid og skal
representere nasjonens energiinteresser, men opptrer samtidig som global oljegigant med
investeringer i Brasil, USA og Aserbajdsjan. Nar selskapet utvider letefelt i Arktis, skjer det

97



med statens velsignelse — og i motsetning til de klimaambisjoner staten selv har
undertegnet.

Dette reiser et grunnleggende spersmal: Kan en stat som lever av kapitalens
avkastning samtidig beskytte borgerne mot dens makt? Nar demokratiet blir gkonomisk
avhengig av verdensmarkedet, risikerer det & miste evnen til & sette egne moralske grenser.

Staten blir da bade eier og dommer, biade forvalter og forbruker av den kapitalen
den en gang skulle temme. Den ma sikre hgyest mulig avkastning — men uten 4 miste etisk
legitimitet. Dette er et spill pa hoyt plan: hver prosent i fondet betyr milliarder til velferd,
men ogsa potensielle investeringer i selskap som bidrar til den krisen velferden skal
dempe.

Slik blir vi alle passive deltakere i kapitalens globale spill. Gjennom vare pensjoner,
vare trygder og vare offentlige tjenester, er vi knyttet til en gkonomi som former verden pa
mater vi ikke har stemt over. Vi tjener pa systemet som samtidig undergraver
fremtiden det skal finansiere.

Oljefondet er derfor ikke bare et finansielt prosjekt, men et etisk speilbilde av var tid:
et bevis pa at selv den mest moralske staten kan bli fanget i logikken til den kapitalen den
forvalter. Den norske modellen viser dermed bade kapitalismens beste ansikt — og
dens siste grense.

14.3 Markedets triumf — og tomhet

Den nyliberale seraen lovet frihet giennom markedet, men friheten ble gradvis
okonomisk, ikke politisk. Individet ble ansvarliggjort — ikke frigjort.

Der staten tidligere tok ansvar for borgerens trygghet, ble ansvaret flyttet til borgeren selv.
Arbeidsledighet ble et personlig nederlag, ikke et strukturelt problem. Ulikhet ble tolket
som forskjell i innsats, ikke i makt.

David Harvey beskrev dette som «kapitalens gjenerobring av staten». Gjennom
deregulering, privatisering og finansialisering ble fellesskapet opplaest i
konkurrerende enheter. Politikk ble administrasjon, og velgeren ble kunde.

Pa 1980-tallet forkynte Thatcher at «there is no such thing as society» — bare individer og
familier. Det var begynnelsen pa en ny moral: ikke solidaritet, men selvoptimalisering.

Pa 1990-tallet fortsatte denne logikken i «tredje vei»-politikken — der selv
sosialdemokratiet omfavnet markedsprinsipper og innforte malstyring, privatisering
og konkurranseutsetting i det offentliges navn.

Slik ble markedslogikken normalisert. Sykehus males i produktivitet, universiteter i
publikasjonspoeng, og skoler i testresultater. Borgeren ble transformert til bruker,
og rettigheter ble byttet mot valgmenyer.

Nar alt maéles i effektivitet, mister begrepene mening. Frihet reduseres til
valgmuligheter, rettferdighet til konkurransedyktighet, og demokrati til
omdomme.

08



I naeringslivet kalles det baerekraft nar lonnsomheten varer litt lenger. I politikken kalles
det ansvarlighet nar man folger budsjettreglene, men under denne spraklige fasaden
ligger en ny tomhet: systemet har ingen idé om hvorfor det eksisterer — bare hvordan.

Som Byung-Chul Han skriver, lever vi i «ytelsessamfunnet»: Et samfunn uten fiender,
bare utmattede individer som konkurrerer med seg selv.

Vi tror oss frie fordi ingen tvinger oss — men vi driver oss selv hardere enn noen hersker
kunne gjort.

Markedet kan ikke gi det det selv mangler: formal. Uten etisk retning forvitrer systemet
i kynisme — en mekanisme uten moral, et spill uten slutt.

Bak den nyliberale triumfen ligger derfor en stille eksistensiell krise:

Nar alt er mulig, blir ingenting meningsfullt.
Nar friheten reduseres til pris og valg, blir mennesket stiende fritt — men uten retning.

14.4 Den postpolitiske staten

Ulrich Beck og Zygmunt Bauman beskrev hvordan moderniteten har gatt fra politikk
til administrasjon. Vi lever i risikosamfunnet — et samfunn som forsgker a handtere
konsekvensene av sin egen fremgang. Jo mer komplekst systemet blir, desto mer tid
bruker vi pa a forsikre oss mot dets feil. Det politiske prosjektet erstattes av
krisehandtering.

I dette samfunnet har politikken mistet sitt sprak for visjon. Der tidligere generasjoner
diskuterte hva som var rett, rettferdig eller godt, diskuterer vi i dag hva som fungerer,
hva som laser, hva som optimaliserer. Slik blir staten et forsikringsselskap, ikke et
moralsk fellesskap. Den administrerer risiko, men formidler sjelden mening.

Vi ser det i den daglige styringen:

— Klimapolitikken handler om utslippsregnskap og kvoter, ikke om livsstil og
rettferdighet.

— Velferdspolitikken males i saksbehandlingstid og effektivitet, ikke i menneskelig
verdighet.

— Pandemihandteringen reduseres til tall, kurver og modeller — mens spgrsmalene om
frihet, fellesskap og menneskesyn forblir uuttalte.

Dette er den postpolitiske staten: et system som fungerer — men som ikke vet hvorfor.
Som Bauman skrev, er var tids orden ikke autoriter, men flytende. Den administrerer
heller enn a befale, men resultatet er det samme: den politiske samtalen blir til
teknokratisk forvaltning.

Denne logikken forsterkes av teknologiens ngytralitet. Algoritmer vurderer, men
verdsetter ikke. De kan beregne sannsynlighet, men ikke rettferdighet. De kan
optimalisere, men aldri sperre: beor vi?

Nar slike systemer far forrang i beslutningsprosesser — fra NAVs automatiserte
saksbehandling til EUs klimamodeller — flyttes makten gradvis fra demmekraft til
datakraft.

99



I dette landskapet blir demokratiet et system for risikostyring, ikke for handling.
Statsbudsjettet blir et regneark, ikke et uttrykk for verdier. Partipolitikken reduseres til
forutsigbare kompromisser, mens de store spgrsmalene — om mening, moral og retning —
skyves ut av offentligheten.

Vi lever trygt, men meningslgst. Den postpolitiske staten gir oss sikkerhet, men ikke
retning. Den lover stabilitet, men ikke hap. Som Hannah Arendt advarte: et samfunn
som slutter 4 handle, men bare administrerer, er et samfunn som sakte mister evnen til &
leve som fritt.

14.5 Okonomiens kolonisering av sjelen

Nar skonomiens sprak blir samfunnets sprak, koloniseres ogsa tanken. Arbeid,
utdanning, helse og kultur vurderes etter samme malestokk: lsannsomhet. Selv verdighet
males i produktivitet. Det som ikke kan tallfestes, mister verdi — ikke fordi det er uviktig,
men fordi det ikke passer inn i regnearket.

Pierre Bourdieu kalte dette den symbolske volden — den stille prosessen der
markedets logikk blir s naturlig at vi glemmer & stille sparsmaél ved den. Vi begynner a
tenke som gkonomiske enheter, ikke som moralske vesener. Vi maler oss selv i effektivitet,
konkurransekraft og merkevareverdi — og tror at dette er frihet.

Denne kolonien ligger ikke i kroppen, men i bevisstheten.

Vi internaliserer systemet.

Mennesket blir sitt eget marked:

— Vi selger oss selv pa arbeidsmarkedet som «ressurser».

— Vi kuraterer var identitet i sosiale medier som merkevarer.

— Vi optimaliserer sgvnen, kroppen og oppmerksomheten som om livet var et prosjekt.
Selv kjeerligheten har fatt sine algoritmer: datingapper vurderer kompatibilitet etter data,
ikke etter skjebne. Kjarligheten, som en gang var et mysterium, blir na en
matchingtjeneste.

I arbeidslivet kalles dette selvledelse — et ideal som lover autonomi, men som i praksis
gjor individet ansvarlig for systemets krav. Vi evaluerer oss selv, legger press pa oss selv,
og beerer byrden av effektivitet som personlig moral, som Byung-Chul Han sier, er den
moderne arbeidstakeren ikke undertrykt, men utmattet — et menneske som utnytter seg
selv i troen pa at det er frihet.

Utdanningen folger samme monster. Studenter lerer tidlig & bygge CV, ikke karakter;

a «posisjonere seg», ikke a forsta. Det intellektuelle livet, som en gang var en arena for
kritikk, blir na et marked for kompetanse og prestasjon. Kunst og kultur, tidligere
samfunnets frie rom, ma stadig oftere rettferdiggjore sin eksistens gjennom «gkonomisk
avkastning» eller «innovasjon». Selv humaniora ma vise til markedsverdi for a overleve.

Kapitalens siste erobring er derfor ikke skonomisk, men eksistensiell. Den handler
ikke lenger bare om eierskap til produksjon, men om eierskap til mening. Nar vi
begynner a tenke om oss selv som investeringer, har markedet ikke bare vunnet
gkonomien — det har vunnet mennesket, som Foucault ville sagt: makten trenger ikke a

100



tvinge oss lenger, for vi baerer den i oss selv. Vi blir bade objekt og akter i var egen
gkonomiske disiplin. Dette er kapitalismens mest subtile og fullendte form —
den som ikke lenger trenger a overbevise, fordi den tenker gjennom oss.

14.6 Gkonomiens kolonisering og medikaliseringens logikk

Nar skonomien koloniserer sjelen, blir menneskets indre liv et nytt rom for styring.
Det som for var dndelig, sosialt eller eksistensielt, oversettes na til biologiske og
okonomiske termer. Depresjon blir et produktivitetsproblem, stress en
ledelsesutfordring, sorg en diagnose. Medikaliseringen kan forstas som denne
prosessen i biologisk form — et uttrykk for hvordan markedets sprak omsetter psykisk
og fysisk ubehag til skonomiske kategorier.

Der Max Weber beskrev kapitalismens etikk som en indre verdensaskese — en plikt til &
disiplinere seg selv for arbeidets skyld — beskriver Nikolas Rose den moderne tidens
biopolitiske etikk: en plikt til & optimalisere seg selv for markedets skyld.

Vi er ikke lenger borgere, men prosjekter — selvforbedrende organismer som
kontinuerlig ma male, overvake og justere seg.

Helse blir ikke lenger bare et gode, men en moralsk plikt. Den som ikke trener,
mediterer eller spiser «riktig», anses ikke bare som uansvarlig — men som en skonomisk
byrde. Velvare blir et selvforvaltningsprosjekt, der mennesket internaliserer
kontrollen og forveksler den med frihet.

Vi tror vi tar vare pa oss selv — men i virkeligheten administrerer vi oss selv i trdd med
systemets krav.

Denne logikken gjennomsyrer alt fra helseapper til psykiatrisk praksis.

— Pulsklokker og treningsapper registrerer bevegelse og savn, og oversetter liv til data.
— Helsesektoren rapporterer produktivitet i «pasientpoeng».

— Psykisk uhelse behandles med legemidler som gjenoppretter «funksjonsevne», ikke
mening.

— Sykefraveer tolkes ikke som uttrykk for samfunnsstruktur, men for individuell
mestringsevne.

Alt dette inngar i et nytt skonomisk-eksistensielt styringssystem:
Mennesket skal fungere, ikke ngdvendigvis blomstre. Det som ikke kan males, telles eller
forbedres, forsvinner ut av oppmerksomheten.

Dermed blir medikaliseringen ikke bare et medisinsk fenomen, men et moralsk og
okonomisk.

Omsorgen for kroppen glir gradvis over i forvaltningen av livets kapitalverdi.

Vi leerer & snakke om «egen helse» pa samme méate som om «egenkapital».

Kroppen blir et regnskap, sinnet et prosjekt, livet en investering.

Dette er den moderne gkonomiens mest sofistikerte kolonisering;:
Den trenger ikke lenger overtale — bare motivere.
Den taler i velveere, men handler i kontroll.

101



Den lover selvutvikling, men krever selvdisiplin.
Den fremmer helse, men undergraver frihetens spontane og uforutsigbare natur.

Som Foucault kunne ha sagt: den biopolitiske makten er fullendt nar individet
selv gnsker det systemet gnsker — og kaller det lykke.

14.7 Byrakratiets paradoks i den nordiske modellen

Den nordiske samfunnsmodellen bygger sin legitimitet pa tillit — tillit til staten, til
systemet og til fellesskapet. Denne tilliten har veert samfunnets usynlige lim, og gjort det
mulig & forene frihet med fellesskap, effektivitet med omsorg.

Men nér byrakratiet vokser utover sin opprinnelige oppgave — nar forvaltningen ikke
lenger bare skal fordele, men ogsa forme — forvandler tillit seg til teknikk.
Det som skulle vaere et middel for rettferdighet, blir et mal i seg selv.

Forvaltningen maler alt den ikke lenger forstar, og kontrollerer alt den ikke
lenger kan gripe. Det norske byrakratiet har blitt en maskin som produserer
trygghet gijennom kontroll. I et system bygget pa malstyring, risikovurdering og
rapportering, blir tillit gradvis erstattet av prosedyrer.

Spraket lover forenkling, men leverer overvaking:

— I NAV ma borgeren dokumentere sin sarbarhet for & motta hjelp.

— I skolen mé lareren fylle ut skjemaer for a bevise at leering har funnet sted.
— I helsevesenet ma omsorg registreres for den kan gis.

— Selv forskningen, som en gang var fri, males i siteringer og prosjektmidler.

Dette er avbyrakratiseringens paradoks: Jo mer man lover & redusere systemet, desto
mer vokser det. Hver reform lover frihet, men produserer nye lag av kontroll.

Antropologen David Graeber kalte dette «det utopiske byrdkratiet» — et system som
lover frigjering, men som i praksis binder oss til stadig nye former for administrativ
lydighet.

Det er ikke et ondt system — bare et autonomt. Det fungerer etter sin egen logikk,
uavhengig av menneskets erfaring.

Den nordiske staten star derfor i en dobbel rolle: Den forsvarer demokratiet, men
fungerer samtidig som kapitalens mest effektive infrastruktur. Gjennom
rapporteringskrav, standarder og digital forvaltning gjenskaper den markedets sprak i
offentlig regi.

Der den nordiske modellen en gang representerte et moralsk kompromiss mellom stat
og kapital, er den nd i ferd med & bli deres symbiose. Det som tidligere var forvaltning
av fellesskapet, har blitt forvaltning av individet — gjennom personnummer,
helsejournal, karakterark og algoritmisk profilering. I dette nye landskapet blir friheten
forvaltet. Borgeren er ikke undertrykt, men administrert — en del av en velfungerende
maskin som sikrer alt, bortsett fra meningen.

102



14.8 Byrakratiets paradoks — frihetens forvaltede form

Den liberale og senere nyliberale tradisjonen har baret et lofte om frihet fra statlig
inngripen — et samfunn der individet skal frigjores fra byrakratiets tunge hand.

Men paradokset er tydelig: Jo mer markedet frigjores, desto mer kontroll trenger staten
for & holde systemet stabilt. Den moderne staten avskaffer ikke byrakratiet — den
produserer det.

Der embetsverket tidligere forvaltet rett og rettferdighet, forvalter dagens systemer
risiko og rapportering. Hver reform som skulle forenkle, skaper et nytt lag av kontroll
— lover som regulerer lover, skjemaer som maler effektivitet, rapporter som kontrollerer
rapporteringen. Staten styrer ikke lenger primeert gjennom lovens sprak, men gjennom
prosedyrenes: manualer, standarder og dataskjemaer.

I Norge ser vi dette tydelig.

— NAV ma dokumentere hvert steg i saksbehandlingen for & «sikre likebehandling», men
resultatet er et system der bade borger og saksbehandler mister tillit til skjonn.

— Helsevesenet bruker like mye tid pa rapportering som pa pasienter — omsorg males i
tidsbruk, ikke i narveer.

— Skolen blir administrert gjennom leeringsmal og kartlegginger som ofte trumfer
pedagogisk erfaring.

— Skatteetaten og digital forvaltning gjor hverdagen enklere — men samtidig mer
total: all informasjon, fra arbeidstid til helse, samles i statlige databaser.

Alt dette fremstar som rasjonelt, men utgjor et system av selvforsterkende

kompleksitet. Jo flere regler som skal forenkle, desto flere nye prosedyrer trengs for &
kontrollere dem. Slik vokser det vi kan kalle frihetens infrastruktur — et nettverk av
lover og standarder som beskytter borgeren, men samtidig gjor henne gjennomsiktig.

Dette er byrakratiets paradoks: Jo mer rettssikkerhet vi far, desto mindre spillerom far
friheten. Jo mer dokumentasjon som kreves for a bevise rettferdighet, desto mindre rom
blir det for tillit.

Bak dette ligger en skonomisk og teknologisk drivkraft. Byrakratiet er ikke lenger
bare en offentlig struktur, men en markedsaktor i seg selv — en produsent av regler,
konsulenttjenester og datainnsamling. Forvaltningen konkurrerer om effektivitet,
kommunene maéles pa leveringsgrad, og velferdsstaten blir en arena for prestasjonsmaling.
Der kapitalen sgker profitt, sgker forvaltningen legitimitet — men begge krever vekst.
Dermed oppstar en symbiose mellom kapitalens eierinteresser og statens
styringsbehov: Markedet trenger forutsigbarhet, og staten sikrer den gjennom kontroll.

Foucault beskrev dette som administrativ disiplin — makt uten hersker, kontroll uten
kommandant. Mennesket er ikke lenger underlagt makt; det forvalter den i seg selv.
Vi internaliserer systemets forventninger: logger var egen helse, rapporterer vare egne
prestasjoner, korrigerer vare egne feil. Frihet blir ikke avskaffet — den administreres.

Slik oppstar frihetens forvaltede form: et samfunn der borgeren ma bevise sin egen
ansvarlighet for & fa veere fri. Vi far trygghet, men pa betingelse av konstant transparens.

103



Og i denne nye formen for makt, der alt er begrunnet med sikkerhet, forsvinner den stille
forskjellen mellom vern og overvakning.

14.9 Analytisk refleksjon

Byrakratiets vekst i den norske og europeiske modellen viser hvordan selv de mest
velmente demokratiske institusjoner kan bli beerere av kapitalens logikk. Det som en
gang var et vern mot makt, blir gradvis et medium for maktens utegvelse. Den
teknokratiske staten gjor ikke opprer mot markedet — den opprettholder det, med lover,
skjemaer og mal som gir moralsk legitimitet til gkonomisk rasjonalitet.

Denne utviklingen illustrerer det Max Weber kalte «rasjonalitetens jernbur»: et system
som sgker rettferdighet giennom regler, men ender med a produsere regler i stedet for
rettferdighet. Forvaltningens sprak er ngytralt, men dens konsekvens er politisk — den
opprettholder maktens orden uten at noen lenger trenger a ville det.

Der den liberale dremmen var a frigjore individet fra tvang, har den byrakratiske
virkeligheten skapt en ny form for binding: frihetens forvaltede form. Borgeren er ikke
lenger underlagt autoritet, men bundet til prosedyrer — til krav om maling, rapportering og
begrunnelse. Maktens synlige hierarkier er erstattet av et nettverk av ansvar uten
avsender.

Dette er frihetens paradoks i var tid: Vi lever i samfunn der ingen tvinger oss, men der alt
forventes. Der valget er fritt, men rammen for valg allerede definert. Der trygghet krever
total oversikt, og kontroll kalles tillit.

I dette landskapet reduseres demokratiet til administrasjon av systemets krav, og
politikkens sprak forvandles til forvaltningens. Det moralske spgrsmalet — hva bor vi
gjore? — erstattes av det tekniske: hvordan kan vi gjore det mer effektivt? Slik glir
demokratiet stille fra et etisk prosjekt til et operativt system.

Den virkelige faren er ikke autoritaer makt, men meningslgs makt — et system som
fungerer sa godt at ingen lenger spar hvorfor. Nar rettferdighet blir en indikator og frihet
et skjema, star demokratiet i fare for & miste sin sjel: evnen til & handle ut fra verdier, ikke
bare ut fra rutiner.

14.10 Medikaliseringens gkonomi — nar kroppen blir marked

Den moderne kapitalismen har ikke lenger sitt tyngdepunkt i fabrikk, ravare eller finans,
men i selve mennesket. Kroppen, sinnet og helsen har blitt nye territorier for skonomisk
vekst — en stille invasjon av det mest intime.

Der kapitalen tidligere utnyttet arbeidets kraft, utnytter den na sarbarhetens gkonomi.
Diagnoser, symptomer og avvik blir rastoff for markedslogikk — malt, kategorisert og
behandlet som varer. Det moderne mennesket blir badde pasient og produkt, bade objekt
for behandling og subjekt for kjop.

104



Henrik Vogt har papekt at medikalisering ikke forst og fremst handler om medisiner, men
om makt — om hvem som far definere hva som er normalt, friskt og sunt. Nar stadig flere
livssituasjoner beskrives i medisinske termer, forvandles erfaring til diagnose og ubehag til
produkt.

Der sorg tidligere var en del av livet, er den na en forstyrrelse i kjemien. Der uro en gang
var et uttrykk for livets rytme, er den na et symptom som ma reguleres. Helsevesenets
sprak blir kapitalens nye grammatikk: terapi, behandling og forebygging omsettes i
profitt, og mennesket reduseres til kunde i sitt eget liv.

Dette kan forstas som en del av kapitalens utvidede logikk — det Karl Polanyi kalte
markedets “disembedding”. Der samfunnet en gang forsgkte & innbinde gkonomien i
moralske og sosiale rammer, forsgker markedet na a innbinde selve mennesket i
ogkonomien. Helse blir ikke lenger en rett, men en investering; sykdom ikke en skjebne,
men et marked.

Den farmasgytiske industrien, forsikringssektoren og teknologigigantene danner i dag et
nytt biopolitisk kretslop:

— Legemiddelfirmaer markedsferer sykdommer like mye som de markedsferer medisiner.
— Forsikringsselskaper tilbyr lavere premier for dem som overvaker egen helse.

— Teknologiselskaper selger «helseapper» som sporer sgvn, puls og humer — data som ikke
bare tilhgrer brukeren, men som brukes til & skape prediktive modeller for konsum og
behandling.

“Personlig helse” blir dermed et felt for algoritmisk kapitalisme: apper, sensorer og
genetiske tester produserer kontinuerlig informasjon om oss — informasjon som eies,
handles og analyseres av andre. Den intime kroppen blir del av et globalt datamarked.

Foucaults begrep om biopolitikk far dermed ny mening: styringen av livet skjer ikke
lenger bare gjennom lover, men gjennom selvregulering. Vi lerer 4 overvake oss selv,
rapportere oss selv, optimalisere oss selv. Det er ikke lenger legen som utegver makt, men
systemet som laerer oss a4 snske a vaere malbare.

Den gkonomiske gevinsten er apenbar: hver ny diagnose skaper et marked, hver ny
“forbedring” en ettersporsel, men den etiske kostnaden er dypere: menneskets forhold til
egen kropp preges av mistillit og selvforvaltning. Nar helse males i tall, mister vi
folelsen av helhet. Nar ubehag blir avvik, mister vi evnen til & tile menneskelighet.

Dette er ikke et angrep pa medisinsk fremskritt, men pa dets ideologiske fangenskap.
For der kapitalen trer inn i helse, trer demokratiet ut. Beslutninger om kropp og
behandling flyttes fra offentlige rom til markedsarenaer, fra dialog til algoritme.

Dermed blir medikaliseringen ogsa et demokratisk spersmal: Hvem eier definisjonen
av det normale? Nar menneskets biologi blir gkonomiens siste ressurs, forvandles det vi
kaller frihet til et prosjekt for kontroll. Den som overvaker seg selv, trenger ingen ytre
vokter.

I forlengelsen av Zuboffs analyse av overvakningskapitalismen kan vi si at
medikaliseringen representerer en form for biokapitalisme — en gkonomi der
menneskets biologi blir produksjonsmiddel. Kroppen blir det nye datalageret, helsen den

105



nye valutaen. Og bak lgftet om “optimalisering” skjuler det seg en ny form for
underkastelse: den som maler alt, mister til slutt seg selv som malestokk.

14.11 Analytisk oppsummering

Medikaliseringen viser hvordan kapitalens logikk har trengt helt inn i moralens og
menneskets innerste rom. Det som begynte som omsorg, ender som forvaltning; det som
skulle helbrede, begynner a styre. Den gkonomiske rasjonaliteten har gjort helse til en vare
og sarbarhet til en ressurs — en ny form for produksjon, der lidelse blir rastoff og
behandling blir markedsmekanisme.

Dette er kapitalens mest avanserte form for makt: den kler seg i godhetens sprak.

Den taler om helse, trygghet og forebygging, men bygger sin profitt pa uro, avhengighet og
maling. Jo flere diagnoser, desto starre markeder. Jo mer vi overvaker oss selv, desto mer
vokser systemet som lever av overvakningen. Det er ikke lenger maskinen som kontrollerer
arbeidet, men kroppen som kontrolleres av sine egne data.

Slik blir menneskets indre liv — det mest private — kolonisert av gkonomiens logikk.
Nar helse reduseres til statistikk, forsvinner forskjellen mellom d leve og G fungere.

Nar velvare blir en plikt, mister vi retten til 4 vaere ufullkomne. Kapitalismen har dermed
ikke bare erobret gkonomien — den har erobret selvforstaelsen.

Men dette handler ikke bare om helse. Det handler om hele samfunnets moralgkonomi:
om hvordan gkonomisk vekst i dag legitimeres gjennom et sprak av omsorg, trygghet og
bearekraft — ord som engang var etiske, men som na brukes instrumentelt. Vi ser det i
helsevesenets «pasientforlep», i skolens «leringsmal», i politikernes «velferdsreformer» —
alt som skulle bygge fellesskap, ma na rettferdiggjores i regneark.

Dette peker mot et storre paradoks i var tid:

Jo mer vi vet om kroppen, desto mindre eier vi den.

Jo flere systemer som skal beskytte oss, desto mer styres vi av dem.

Jo mer vi sgker trygghet, desto mer blir friheten en funksjon av kontroll.

Den franske filosofen Michel Foucault beskrev dette som biopolitikkens hayeste stadium
— der makt ikke lenger handler om & forby, men om & forme liv. I dag ser vi denne
biopolitikken smelte sammen med kapitalens struktur: det som tidligere var et spersmal
om disiplin, er blitt et sparsmal om lgnnsomhet. Den som ikke presterer, blir ikke straffet,
men marginalisert — som «ineffektiv». Det moralske spraket har blitt skonomisert.

Den etiske kostnaden er enorm. Nar helsen blir malbar, og mennesket optimaliserbart,
forsvinner grunnlaget for det vi tidligere kalte verdighet. Vi leerer a frykte svakhet mer enn
urett, sykdom mer enn likegyldighet. Vi sgker trygghet i stedet for mening, kontroll i stedet
for fellesskap. Dermed risikerer vi & miste selve kjernen i det menneskelige: evnen til a tile,
til 4 feile, til & veere ufullstendig.

Medikaliseringen er derfor ikke bare et symptom pa kapitalens makt, men en speiling av
dens sjel: Et system som lover evig forbedring, men som aldri blir tilfreds.
Et samfunn som maler livets kvalitet i antall fraveerte feil, i stedet for i nervar av mening.

106



Nar gkonomiens sprak overtar for moralens, star demokratiet igjen uten stemme.

For et samfunn som ikke lenger har ord for lidelse, har heller ikke sprék for rettferdighet.
Det er i denne stillheten kapitalen finner sitt frie rom — et sted der alt som kan maéles, kan
eies, og alt som ikke kan males, mister verdi.

Derfor peker medikaliseringens gkonomi mot et eksistensielt valg: Skal mennesket forvalte
livet som kapital, eller leve det som mening? Svaret vil avgjore ikke bare helsesystemets
fremtid, men demokratiets sjel.

14.12 Maktens nye form — fra gkonomi til informasjon

Kapitalens struktur har gjennomgétt sin mest radikale transformasjon: den har blitt
immateriell. Verdien ligger ikke lenger i fabrikker, varer eller energi, men i data,
modeller og oppmerksomhet — i det usynlige nettverket som former hvordan verden
forstds og oppleves. Der industriens kapital utnyttet arbeid, og finanskapitalen utnyttet
penger, utnytter informasjonskapitalen selve virkeligheten.

Shoshana Zuboff beskrev dette som overvakningskapitalismen — et system der
menneskelig erfaring gjores om til rastoff for prediksjon, atferd og fortjeneste.

Men den utviklingen vi na ser, gar enda dypere. Kapitalen noyer seg ikke lenger med a
forutsi vare handlinger; den sgker 4 forme dem. Den samler ikke bare informasjon, den
produserer virkelighet.

I den nye maktgkonomien er kunnskap blitt en infrastruktur for styring. Algoritmer
filtrerer hva vi ser, hvem vi mgter, hvilke tanker vi eksponeres for. Var digitale virkelighet
er ikke et ngytralt rom, men et arkitektonisk maktfelt, designet for a lede
oppmerksombhet, folelser og beslutninger. Der industrisamfunnet krevde fysisk
arbeidskraft, krever informasjonsgkonomien kognitiv ettergivenhet — vi gir bort var
oppmerksombhet for komfort og bekvemmelighet.

Den nye kapitalen er ikke lenger fysisk, men prediktiv. Dens verdi ligger i evnen til &
beregne fremtiden — i a vite hva som sannsynligvis vil skje, og i 4 handle pa det for det
skjer. Slik blir makten asymmetrisk i tid: de som eier algoritmene, eier ikke bare
natiden, men fremtiden. Som Zuboff skriver: Det som tidligere var privat erfaring, er nd
en kommersiell ressurs.

Dette markerer fremveksten av det som kan kalles intelligenskapitalismen — den fasen
der systemene ikke bare samler og analyserer informasjon, men tenker for oss.
Sprakmodeller, anbefalingssystemer og automatiserte beslutningsverktgy utever makt
uten & kreve lydighet. De vet hva vi vil, for vi vet det selv. De skaper en virkelighet som
foles valgt, men som allerede er strukturert. Dette er den nye maktformen: makt uten
synlighet, kontroll uten tvang.

Demokratiets storste utfordring ligger her. For makt som virker gjennom algoritmer,
trenger ingen sensur. Den styrer ikke ved & forby, men ved a forutse og filtrere.

I et samfunn der informasjon er overviakningens valuta, blir oppmerksomhet den nye
friheten. Den som mister kontrollen over sin oppmerksomhet, mister ogsa evnen til a
tenke selv.

107



Den franske filosofen Bernard Stiegler beskrev dette som en «proletarisering av
bevisstheten». Vi outsourcer ikke bare arbeid, men tenkning — var demmekraft, vart
minne, var tid. Teknologien frigjor oss fra anstrengelse, men ogsa fra erkjennelse.
Den gir oss alt, bortsett fra innsikt.

Slik forvandles forholdet mellom menneske og system:

— Vi lever i en virkelighet som er teknologisk produsert, men sosialt usynlig.
— Vi opplever valgfrihet, men innenfor rammer vi ikke har skapt.

— Vi far stadig mer informasjon, men stadig mindre forstaelse.

Dette er den postokonomiske maktens natur:

Den trenger ikke lenger eie ressurser, for den eier definisjonen av virkeligheten.
Den trenger ikke sensurere, for den designer oppmerksomheten.

Og den trenger ikke herske gjennom frykt, for den virker gjennom komfort.

Her ligger kapitalens siste og mest subtile seier:

Den har blitt informasjonsgkologiens naturtilstand — en orden vi ikke lenger
opplever som makt, men som miljg. Som lufta vi puster, merkes den bare nar den
forsvinner.

14.13 Det etiske vakuumet

Teknologien har overgatt moralen, og skonomien har overgatt politikken.

Men ingenting har erstattet dem. Vi har bygd systemer som er smartere enn var
dommekraft — og overlatt vurderingen av rett og galt til maskiner som ikke vet hva rett og
galt betyr.

Dette er var tids etiske vakuum: et tomrom mellom makt og mening, mellom handling
og ansvar.

Vi har delegert beslutningene, men ikke skylden.

Vi har automatisert valgene, men ikke verdiene.

Der de industrielle ssmfunnene matte kjempe med sine synlige urettferdigheter —
barnearbeid, kolonialisme, klassekamp — star vi na overfor en usynlig etikk, kodet inn i
systemene vi omgir oss med. Algoritmene som prioriterer helsehjelp, fastsetter
kredittscore eller bestemmer hvem som ser hvilken nyhet, tar beslutninger som former liv
— men uten intensjon, uten bevissthet, uten ansvarlig akter.

De er som speil av oss, men uten samvittighet.

Den amerikanske filosofen Langdon Winner skrev allerede pa 1980-tallet at “artefakter
har politikk”. I dag ser vi hvordan denne politikken er blitt global infrastruktur.

Nar et ansiktsgjenkjenningssystem diskriminerer, er det ikke fordi det hater, men fordi det
ikke vet hva det betyr a hate. Nar en algoritme favoriserer de privilegerte, er det ikke
fordi den vil urettferdighet, men fordi den ikke kjenner rettferdighetens sprak.

Dette er den nye, tause ondskapen: ikke villet, men virkende.

Hannah Arendt kalte dette ondskapens banalitet — den situasjonen der mennesker slutter
a tenke, og dermed slutter & demme. I dag kan denne banaliteten kodes. Et program som
ekskluderer uten hensikt, et system som kontrollerer uten intensjon, blir et symbol pa en

108



ny type moralsk frakobling: en lydighet uten herre.
Ikke autoritaer, men algoritmisk.

Denne frakoblingen er ikke bare teknologisk — den er sivilisatorisk. Nar gkonomiske og
teknologiske systemer handler uten moral, leerer vi gradvis & gjore det samme. Vi venner
oss til 4 snakke om effektivitet, risiko og baerekraft — men ikke om rett, ansvar eller skyld.
Dermed forsvinner den moralske forestillingsevnen: evnen til 4 se verden fra andres
perspektiv, til & sparre bor vi? for vi sper kan vi?

Det etiske vakuumet er altsa ikke et fraveer av normer — det er et overflod av
prosedyrer.

Vi har retningslinjer, sertifiseringer og etikkkomiteer, men mangler indre kompass.
Nar moral blir administrasjon, mister den kraften til & forplikte. Vi tror vi har etisk
kontroll, men vi har bare dokumentert etisk aktivitet.

Konsekvensen er en ny type kynisme:

— I politikk: der lafter males i prosent, ikke i prinsipper.
— I teknologi: der innovasjon betyr tempo, ikke retning.
— Iindividet: der ansvar reduseres til «compliance».

Dette er ikke hatets tidsalder, men likegyldighetens.
Ikke brutalitet, men frakobling.
Ikke overgrep, men umerkelig glidning.

Derfor er det etiske vakuumet ikke bare et problem for moralfilosofien — det er en trussel
mot demokratiets sjel.

For uten ansvar finnes ingen frihet. Uten demmekraft finnes ingen politikk. Og uten etikk
finnes ingen menneskelighet.

14.14 Ansvar som motmakt

Mot den algoritmiske lydigheten og den moralske frakoblingen star bare én kraft: ansvar.
Ikke som plikt palagt ovenfra, men som frihetens dypeste uttrykk. Der makt i var tid har
blitt upersonlig, ma ansvar igjen bli personlig.

Hannah Arendt skrev at politikk begynner der mennesker handler i fellesskap — nar de trer
frem, viser seg og tar konsekvenser av sine handlinger. I en verden av systemer og
prosedyrer er dette blitt en radikal handling: 4 ta eierskap til det man gjor, selv nar ingen
krever det. Ansvar er a si: Jeg ser, jeg vet, og jeg velger likevel G handle. Det er
motsetningen til bade teknokratisk ngytralitet og markedsmessig fatalisme.

Amartya Sen minner oss om at frihet uten faktisk evne til 4 handle er illusjon. Frihet ma
ikke bare beskyttes av lover, men neeres av karakter — av evnen til 4 oversette innsikt til
handling.

Derfor er ansvar ikke et hinder for frihet, men dens forutsetning. For frihet uten ansvar
forer til likegyldighet, og likegyldighet er frihetens opplasning.

Jirgen Habermas gir oss en demokratisk dimensjon av dette: I et samfunn der
kommunikasjonen er grunnlaget for legitimitet, er ansvar ikke bare individuelt, men

109



dialogisk.

Det innebarer 4 lytte, svare, forklare — & mgte andre i en felles sgken etter sannhet. Ansvar
er altsa ikke & ha rett, men a forholde seg redelig til det som er sant. Der makt bygger pa
kontroll, bygger ansvar pa gjensidighet.

I var tid er denne holdningen under press. Teknologien lover effektivitet uten innsats,
lgsninger uten refleksjon, men ekte ansvar er langsomt. Det krever tid, ettertanke og
neerveer — egenskaper som star i kontrast til kapitalens rytme. Der systemene beregner, ma
mennesket vurdere. Der algoritmene forutser, ma mennesket demme. A ta ansvar er
dermed en form for motstand — ikke mot teknologien i seg selv, men mot dens
automatiske logikk.

Ansvar er ogsa en gvelse i menneskelighet. Det inneberer a se seg selv som del av noe
storre — et fellesskap, en historie, en natur. Det handler ikke om skyld, men om
forbindelse. I klimakrisen, i velferdsstaten, i teknologisamfunnet — i alle disse feltene
handler ansvaret om a bryte illusjonen av at vi star utenfor konsekvensene av vare valg.

Derfor kan ansvar i dag forstas som den eneste reelle motmakten til kapitalens og
teknologiens systemiske styring. For der algoritmen beregner effektivitet, bringer ansvar
inn spersmalet: Hva er rett?

Der gkonomien sgker vekst, sper ansvar: Hva er nok?

Der systemet standardiserer, minner ansvar oss om forskjellens verdi — om det
menneskelige som ikke kan kodes.

A ta ansvar i vér tid er derfor en etisk og politisk handling. Det er & nekte & overlate
dommekraften til modeller, eller samvittigheten til prosedyrer. Det er a insistere pa at
frihet fortsatt ma males i evnen til 4 svare for seg — ikke bare i evnen til a velge.

Slik kan ansvar forstas som en motmakt uten vold — en stille revolusjon av menneskelig
integritet.

For der makten i dag virker gjennom struktur, virker ansvaret gjennom neervaer.

Det kan ikke automatiseres, outsources eller simuleres.

Det ma leves.

14.15 Norge i krysspresset

Den norske modellen ble bygget pa tre pilarer: tillit, likhet og forhandling. Den
kombinerte statlig styring med sosialt ansvar, og markedsgkonomi med kollektive verdier.
Francis Sejersted beskrev dette som «den regulerte friheten» — en historisk balanse
mellom individets rett og fellesskapets ansvar, men i var tid star denne modellen i
krysspress mellom global kapital, teknokratisk forvaltning og moralsk tretthet.

Pa den ene siden forblir Norge et av verdens mest egaliteere samfunn. Pa den andre siden
har staten — gjennom Oljefondet — blitt en av verdens storste kapitalforvaltere. Vi
finansierer var velferd gjennom investeringer i det samme systemet som driver ulikhet,
forbruk og klimarisiko globalt. Dermed blir Norge bade kritiker og deltaker i den
gkonomien vi forsgker a regulere. Vi forvalter kapitalens konsekvenser — samtidig som vi
lever av dens avkastning. Denne dobbeltheten gir seg utslag pa flere nivaer:

110



I politikken:

Partier snakker om grgnn omstilling, men budsjettene er bundet til oljeinntektenes rytme.
Moral og gkonomi drar i motsatt retning: jo mer ansvar vi gnsker & ta, desto mer ma vi
tjene pa systemet som skaper problemet.

I forvaltningen:

Den norske staten, som tradisjonelt var et politisk fellesskap, er blitt et skonomisk
apparat.

Den tenker i modeller, KPI-er og markedsreferanser. New Public Management —
opprinnelig innfort for a effektivisere — har gradvis omformet hele styringskulturen.
Helse, utdanning og kultur males na i «avkastning» og «effekt». Politikkens sprak er blitt
gkonomiens.

I samfunnet:

Borgerne er fortsatt tillitsfulle, men tilliten er blitt teknisk. Den males, forvaltes og
administreres — som om den var et produkt, ikke en relasjon. Det som en gang var sosial
kapital, er blitt et styringsverktay. Nar fellesskapet blir noe som «leveres», mister vi
langsomt folelsen av a delta i det.

Dette er Norges paradoks:

Vi har bygget verdens mest vellykkede velferdsstat — og star samtidig i fare for & bli dens
mest avanserte kapitalstat. Et samfunn der velferden opprettholdes gjennom finansielle
mekanismer som ikke kan forankres demokratisk. Der staten ikke lenger bare beskytter
borgerne mot markedet, men beskytter markedet mot borgernes krav.

Den norske modellen ble fadt som et moralsk prosjekt — en forening av arbeid, tillit og
rettferdighet, men dens suksess har gjort den sarbar: tryggheten har blitt en vane, ikke en
verdi. Nar politikken reduseres til forvaltning av overskudd, forsvinner ogsa spraket for
rettferdighet, mening og begrensning. Vi far styring uten visjon, og vekst uten retning.

Spersmalet som reiser seg er derfor ikke bare gkonomisk, men eksistensielt:
Kan en stat som lever av kapitalens logikk fortsatt bevare sitt demokratiske etos?
Kan et samfunn som maler alt i effektivitet, fortsatt forsta hva verdighet betyr?
Og kan et folk som aldri har manglet noe, fortsatt vite nar nok er nok?

Hvis den nordiske modellen skal overleve, ma den vende tilbake til sitt moralske kompass.
Fellesskap maé igjen bety deling av ansvar — ikke bare fordeling av ressurser.

Velferd ma forstas som verdighet, ikke komfort.

Og frihet ma igjen forankres i tillit, handling og mening.

For den storste faren for Norge ligger ikke i kapitalens makt, men i likegyldigheten som
folger med velstanden. Nar trygghet blir politikkens eneste mal, og forvaltning dens
metode, forvitrer demokratiet ikke gjennom krise — men gjennom bekvemmelighet.

14.16 En ny samfunnsmoral

Vi stér ved en historisk grense. Kapitalens logikk — vekst, effektivitet, konkurranse — har
nadd sitt etiske metningspunkt. Den kan fortsatt produsere velstand, men ikke mening.

111



Den kan lgse problemer, men ikke besvare spgrsmal. Den kan forbedre alt — bortsett fra
seg selv.

I denne situasjonen er ikke spersmalet lenger hvordan vi kan fortsette veksten, men
hvordan vi kan leve videre som mennesker innenfor dens grenser. For & mote dette ma det
oppsta en ny samfunnsmoral — ikke en moral som skal bremse utvikling, men som skal
gi den retning.

Denne moralen ma bygge pa tre erkjennelser:

1. Mennesket er ikke et middel.
Vi mé gjenreise mennesket som politikkens mal og ikke kapitalens ressurs. Det
betyr a se arbeid som deltagelse, ikke bare produktivitet. Helse som verdighet, ikke
bare ytelse. Utdanning som dannelse, ikke bare kompetanse. I en tid der
teknologien gjor alt mulig, ma vi vage & sporre hva som fortsatt ber vere umulig —
av hensyn til menneskets integritet. Den nye moralen ma derfor gjenreise det
personlige ansvaret som samfunnets hoyeste verdi:
Evnen til 4 se konsekvenser, ta stilling og handle med omtanke.

2. Naturen er ikke en ressurs.
Den gkologiske krisen har vist at var gkonomiske orden er bygd pa et misforhold
mellom tid og gradighet — mellom det som vokser sakte og det som forbrukes raskt.
Vi ma forsta naturen som fellesskap, ikke kapital. Dette krever ikke romantikk, men
realisme: naturens lover kan ikke forhandles med. Et samfunn som vil overleve, ma
innrette seg etter planetens rytmer, ikke barsens. I praksis betyr det a gjore
barekraft til et moralsk prinsipp, ikke et markedssegment.
Det handler om 4 innse at fremtidens rikdom ligger i begrensningens kunst —i a
vite nar nok er nok.

3. Frihet uten ansvar er ikke frihet.
Den liberale tradisjonen laerte oss at individet skal veere fritt, men den glemte 4 si:
fritt til hva. I dag ma friheten forstas pa nytt — ikke som fraveer av forpliktelse, men
som evnen til 4 ta del i et stgrre ansvar. Frihet er ikke bare retten til & handle, men
evnen til & forsta konsekvensene av sine handlinger. I dette ligger ogsa demokratiets
fremtid: et samfunn av mennesker som vager a bruke sin demmekraft, ikke bare
folge sine preferanser.

Den nye samfunnsmoralen krever derfor et oppgjor med likegyldigheten. Det er ikke
kapitalens makt som til slutt vil gdelegge demokratiet, men borgerens passivitet. Nar vi
slutter a bry oss, kan enhver struktur fortsette uforstyrret — uansett hvor umenneskelig
den er.

Derfor ma moral igjen forstas som mot:

Mot til a si nei der systemet sier ja,

mot til & handle der andre vender seg bort,

mot til & tro at menneskelig verdighet fortsatt er mulig i en teknologisk tid.

Denne moralen ma ogsa vere politisk.
For den starste feilen i var tid er a tro at etikk kan privatiseres.

112



Moralens rom er ikke bare samvittighetens stillhet, men samfunnets samtale.

Det handler om a gjare rettferdighet, sannhet og ansvar til offentlige spersmal igjen — ikke
bare personlige valg.

Vi ma gjenvinne et sprak der skonomi, teknologi og natur igjen kan forstas som moralske
felt — omrader der mennesket ikke bare kan, men ma svare for seg.

Det er dette som skiller et levende demokrati fra et administrert samfunn: I et levende
demokrati er moral ikke en fotnote til politikken — den er politikken. Den nye
samfunnsmoralen vil derfor ikke oppsta som et lovverk, men som en kultur — en kultur
som laerer oss at frihet og ansvar, menneske og natur, teknologi og etikk, ikke er
motsetninger, men gjensidige betingelser for alt som er verdt a kalle sivilisasjon.

For kanskje er det nettopp her hapet ligger: at etter kapitalens siste spill, etter teknologiens
metning og naturens grense, vil mennesket igjen oppdage sin egentlige rolle —
ikke som forbruker av verden, men som forvalter av liv.

14.17 Analytisk oppsummering

Kapitalens siste spill handler ikke lenger om gkonomi alene. Det handler om menneskets
plass i verden — og om hvorvidt vi fortsatt er i stand til & styre de kreftene vi selv har
skapt.

Gjennom historien har kapitalen vist en uovertruffen evne til tilpasning: Fra industriens
maskiner til finansens koder, fra algoritmens logikk til kroppens biologi — alt har blitt gjort
malbart, omsettelig, effektivt, men denne fleksibiliteten skjuler en stagnasjon: Kapitalen
kan forandre alt — bortsett fra sitt eget mal. Den vet hvordan, men ikke hvorfor.

Staten, som en gang skulle vere fellesskapets motmakt, har gradvis blitt dens forvalter.
Den administrerer markedet med moralske intensjoner, men etter gkonomiske prinsipper.
Byrakratiet, som skulle beskytte borgeren mot vilkarlig makt, har blitt maktens mest
sofistikerte form — en struktur som kontrollerer uten & kommandere, og som forvalter
friheten pa individets vegne.

Dermed star demokratiet i et nytt paradoks:

Det fungerer stadig bedre — men forstar stadig mindre hvorfor det finnes.

Samtidig har kapitalens logikk trengt inn i menneskets innerste rom:

I helsen, i tanken, i folelsene.

Gjennom medikalisering, datainnsamling og sosial styring er selvet blitt det siste
produksjonsfeltet.

Vi optimaliserer oss selv i systemets bilde, i troen pa frihet — mens vi i virkeligheten lever
under den mest subtile formen for makt: den som virker gjennom velvilje.

Likevel finnes det hap — ikke i systemene, men i ansvaret.

For maktens nye former er teknologiske, men motmakten er menneskelig.

Den begynner i samvittigheten, i demmekraften, i viljen til & si: Dette angdr meg.
Ansvar er frihetens andre navn. Det er den moralske kraften som nekter & la algoritmer,
markeder eller byrakrater definere menneskets verdi.

113



Norge — og den nordiske modellen — star som et symbol pa denne dobbeltheten. Var
velferd og vare idealer er virkelige, men ogsa truet av sin egen suksess. Nar forvaltningen
blir viktigere enn fellesskapet, og tryggheten viktigere enn sannheten, risikerer vi & miste
det som gjorde modellen unik: tilliten, delingen og troen pa at politikk handler om
mennesker — ikke mekanismer.

Derfor ma samfunnets fornyelse begynne moralsk, ikke teknisk. Vi ma gjenvinne et
sprak for ansvar og verdighet, et sprak som ikke lar seg oversette til regneark. For
teknologi kan forbedre liv, men den kan ikke gi dem mening. Kapital kan skape velstand,
men ikke rettferdighet.

Og staten kan organisere trygghet, men ikke hap.

Demokratiets fremtid avhenger derfor ikke av teknologiens utvikling, men av var evne til &
bruke den rett. Ikke om vi far mer makt — men om vi far mot. Mot til 4 begrense oss selv,
til & sta for noe som ikke lgnner seg, til & si nei nar alt sier ja.

Nar historien en dag ser tilbake pa var tid, vil spersmalet ikke vaere hvor mye vi skapte,
men hva vi bevarte. Om vi klarte & beskytte det umalbare — menneskeverdet, friheten,
naturen og sannheten — i en verden som malte alt. Kapitalens siste spill kan fortsatt vinnes
— men bare hvis vi endrer spillets regler. For den egentlige rikdommen er ikke profitt, men
evnen til 4 handle med ansvar i en verden som glemmer hvorfor handling
betyr noe.

14.18 Overgang til Kapittel 15 — Kildene i lys av tiden: Fordypning og
refleksjon

Vi star igjen ved utgangspunktet — men verden er ikke den samme. Gjennom analysen av
kapital, teknologi og stat har vi sett hvordan frihetens sprak kan forvandles til styringens,
hvordan trygghetens politikk kan erstatte demokratiets hap, og hvordan velstand kan gjore
oss fattigere pa mening.

Men likevel: midt i denne forvitringen finnes en uro som vitner om liv. Et stille sparsmal
som ikke lar seg overdeve av systemenes summing;:
Hva betyr det G vaere menneske — na?

Kanskje er dette selve kjernen i var tid:

Vi har mer kunnskap enn noen gang, men mindre visdom.

Vi har mer makt enn noen gang, men svakere moralsk retning.
Vi har flere ord for frihet, men feaerre erfaringer av den.

Derfor ma blikket vendes innover igjen — mot kildene. Mot de tenkerne, tradisjonene og
verdiene som gjennom historien har gitt oss sprak for rettferdighet, ansvar og verdighet.
For uten et slikt etisk kompass vil fremtiden ikke bli styrt av mennesker, men av
mekanismer. Og da mister vi ikke bare friheten, men ogsa selve forestillingen om hva
frihet er.

Kapittel 15 er en vandring tilbake til disse kildene — ikke for & dyrke fortiden, men for &
forsta natiden i dens dypeste lys. Vi skal se hvordan filosofi, samfunnstenkning og historie
kan kaste nytt lys over var egen tid: hvordan Weber, Arendt, Habermas, Sen, Nussbaum,

114



Polanyi og Zuboff — hver pa sitt vis — minner oss om at moral, ikke mekanikk, er
sivilisasjonens sanne grunnmur.

For nér alt annet forandres — systemer, teknologier, ideologier — star ett spersmal igjen:
Kan mennesket fortsatt beere ansvaret for seg selv?

Det er dette sporsmalet som leder oss videre, inn i verkets siste del:

Kapittel 15 — Kildene i lys av tiden: Fordypning og refleksjon.

Her samles tradene, her settes tankene pa prove — og her sgker vi det som kanskje er den
storste lerdommen av alle: At fremtiden ikke eies av kapitalen, men av den som vager a
tenke og handle med samvittighet.

15 Kildeneilys av tiden: Fordypning og refleksjon
15.1 Formal og stasted

Dette avsluttende kapittelet er en refleksjon over prosjektets vitenskapelige stasted og
kunnskapssyn. Hensikten er a synliggjore hvilke antakelser, perspektiver og begrensninger
som preger analysen, og hvordan arbeidet forholder seg til vitenskapsteoretiske tradisjoner
som positivisme, hermeneutikk og kritisk teori.

Der tidligere kapitler sgkte & forstd samfunnets bevegelser, soker dette a forsta
forstaelsen selv — 4 vende blikket fra strukturene som beskrives, til tanken som
beskriver dem. Et slikt metaniva er nedvendig fordi ethvert prosjekt som undersgker makt,
kapital og demokrati, samtidig ma stille sparsmal ved sin egen epistemologiske posisjon:
Hvordan vet vi det vi hevder a vite — og med hvilket formal?

Prosjektet springer ut av en dobbel erkjennelse: at vitenskapen aldri er verdingytral, og at
etikk aldri er irrelevant for erkjennelsen. Samfunnsvitenskapen kan ikke sta utenfor
samfunnet den studerer; den er selv en del av det. Derfor blir refleksjon ikke bare en
metodisk gvelse, men en etisk forpliktelse — et forsgk pa a gjore synlig hvordan kunnskap
formes av tid, sprak og makt.

De idéene som danner grunnlaget for dette arbeidet, ble til i tider med andre livsrytmer,
gkonomier og moralske horisonter. Likevel taler de fortsatt — fordi de bergrer det samme
som alltid har definert mennesket: frihet, ansvar og fellesskap. Nar samfunnet endres
med en hastighet ingen tidligere generasjon har opplevd, vokser avstanden mellom teori og
virkelighet. De klassiske tankene mister sin plass i bevisstheten, men behovet for dem
forsvinner ikke. Snarere blir de et stillere ekko — en dyp klang under det digitale bruset.

Dette kapitlet gar derfor tilbake til kildene, ikke for & gjenta dem, men for a lese dem pa
nytt i lys av var tid. Hver av dem representerer en mate & forstd samfunnets drivkrefter pa,
og sammen danner de et speilbilde av menneskets evige kamp mellom frihet og kontroll,
mellom individ og fellesskap, mellom moral og makt. Slik blir ogsa dette kapittelets formal
todelt: A gjore rede for prosjektets vitenskapelige grunnlag — og & minne om at kunnskap
aldri er en endelig konklusjon, men en etisk samtale mellom fortid og fremtid.

115



15.2 Kunnskapssyn og metode

Prosjektet bygger pa et fortolkende og tverrfaglig kunnskapssyn. Det legger vekt pa
forstaelse fremfor forklaring, og pA sammenhenger fremfor arsakskjeder.
Arbeidet plasserer seg innenfor den hermeneutiske og kritisk-teoretiske
tradisjonen, slik vi finner den hos Gadamer, Habermas og Arendt: Kunnskap forstas som
en kontinuerlig dialog mellom teori og erfaring — ikke som avdekking av tidlese
sannheter.

Hermeneutikken gir prosjektet dets epistemologiske grunnlag. Den minner oss om at all
forstaelse er situert, historisk og spraklig. Som Gadamer formulerte det: vi star aldri
utenfor tradisjonen vi tolker; vi inngar alltid i den. Forstaelse er derfor ikke en ngytral
avbildning, men en samtale — mellom fortidens tekster, natidens erfaringer og fremtidens
muligheter. Denne samtalen ligger til grunn for hvordan prosjektet leser ideer og
samfunnsprosesser: ikke som isolerte fakta, men som uttrykk for bestemte
meningshorisonter.

Den kritiske teorien utvider denne hermeneutiske innsikten. Der hermeneutikken sgker &
forsta, sgker kritisk teori a frigjore — fra de ideologiske og gkonomiske strukturene som
binder forstaelsen. Habermas’ og Arendts tenkning viser hvordan kunnskap kan veere en
form for motstand: en mate & gjenvinne menneskelig dommekraft i mgte med teknisk og
gkonomisk rasjonalitet. Slik blir fortolkning og kritikk to sider av samme praksis —
forstaelsen ma ikke bare tolke verden, men ogsa sperre hvordan denne verden har blitt
slik, og hvem som tjener pa at den forblir det.

Mennesket er bade forsker og deltaker i virkeligheten som undersgkes. Derfor kan ikke
forskningen vaere verdingytral. Den ma vaere selvrefleksiv — bevisst sin egen rolle i
kunnskapsproduksjonen og de verdiene som former perspektivet. Vitenskap er i denne
forstand ikke bare en metode, men en etisk praksis: et forsgk pa 4 forsta hvordan makt,
ideer og begreper virker gjennom oss.

I dette arbeidet kombineres analyse og refleksjon. Tekstene og teoriene som inngar, leses i
dialog — ikke som sannhetsbarere, men som stemmer i en stgrre samtale om menneskets
plass i samfunnet. Der naturvitenskapen spor hva som er, sper samfunnsvitenskapen
hvordan det forstds — og hva denne forstaelsen gjor med oss.

Metoden bygger dermed pa et dobbelt grunnlag:
— det hermeneutiske, som sgker mening gjennom fortolkning,
— og det kritiske, som sgker frigjoring fra tankens og sprakets skjulte bindinger.

Dette krever apenhet, talmodighet og mot — mot til 4 stille spersmal ved egne
forutsetninger, og til & betrakte selv de mest etablerte begrepene som midlertidige.

I praksis betyr det a lese teorier, ideer og historiske erfaringer i sammenheng — & la dem
belyse hverandre. Forstdelse oppstar ikke som konklusjon, men som utvidelse av
perspektiv.

116



Denne tilneermingen gjor at prosjektet ikke sgker & bevise, men a belyse.
Malet er ikke & finne svaret pa hva demokratiet, kapitalen eller friheten «er», men a vise
hvordan de stadig blir til — i sprak, i handling og i tid.

Slik forstatt er metoden ikke bare et redskap for kunnskap, men et uttrykk for det
prosjektet selv undersgker:

Hvordan mennesket, midt i systemenes verden, fortsatt kan forsta — og
dermed forandre — seg selv.

15.3 Global kapital, nasjonalt demokrati

Kapitalen er blitt global, mens demokratiet forblir lokalt. Produksjon, teknologi og data
flyter fritt over grenser, men politisk ansvar er fortsatt bundet til nasjonalstatens rom.
Dette skaper et demokratisk underskudd — ikke fordi demokratiet forsvinner, men fordi
det stadig oftere taler i et sprak ingen makt lenger lytter til.

Den gkonomiske makten opererer nd i et annet rom enn den politiske. Markedene reagerer
i sanntid, mens parlamentene arbeider i kalenderar. Investeringene beveger seg med
millisekunders hastighet, mens lovgivningen fortsatt ma forhandles, forklares og
forankres.

Thomas Hylland Eriksen beskriver i Tempo og tillit — Samfunnet i algoritmens tid (2024)
hvordan vér tids akselerasjon har skapt en politisk ubalanse. Demokratiet trenger tid for a
tenke, men teknologien krever fart. Nar beslutninger fattes i algoritmisk rytme, reduseres
menneskelig refleksjon til en forsinkelse i systemet. Tillit — det langsomme limet mellom
mennesker — smuldrer nar alt males i hastighet. Et samfunn som mister evnen til & vente,
mister ogsa evnen til 4 forsta. I dette tempoet forsvinner ikke demokratiet, det bare rekker
ikke a bli hort.

Branko Milanovi¢ har vist hvordan global kapitalisme samler rikdom i transnasjonale
strukturer uten demokratisk forankring. Zuboff peker pa hvordan de digitale plattformene
fungerer som grenselgse stater, styrt av algoritmer og private interesser. Mens politiske
institusjoner er bundet til valg og lovgivning, opererer datakapitalen i samtidens
umiddelbarhet — der algoritmen er bade lovgiver og dommer.

Dermed star demokratiet overfor et spersmal som aldri for:

Kan frihet og medbestemmelse eksistere i et system der makten ikke lenger
har et territorium?

Denne spenningen merkes ogsa i Norge, om enn mer stille. Gjennom Oljefondet deltar
staten i kapitalens globale kretslgp, men har begrenset kontroll over dets konsekvenser.
Kommuner og offentlige etater kjoper teknologiske lasninger som ikke bare leverer
tjenester, men definerer rammene for hvordan samfunnet fungerer. Slik mister
demokratiet gradvis sin styringskraft, mens det gkonomiske systemet vinner normativ
autoritet.

David Harvey beskriver dette som «kapitalens romlige logikk» — makten flytter dit
reguleringen er svakest. Politikk blir forvaltning, og styring reduseres til tilpasning.

117



Der stater en gang kontrollerte kapitalen, konkurrerer de nd om dens gunst.
Velferdsstater males i kredittvurderinger, demokratier i investeringsklima. Kapitalen har
ingen nasjonalitet, men staten har fortsatt ansvar.

Dette er kapitalens mest sofistikerte fase: Den fremstar som natur — uunngaelig, ngytral,
selvregulerende — mens den i virkeligheten er et system av makt, kode og eierskap.
Habermas advarer mot at nar systemets logikk trer inn i livsverdenen, forvitrer den
kommunikative fornuften. Demokratiet mister sin etiske resonans nar det reduseres til
gkonomisk rasjonalitet.

Derfor ma demokratiet igjen leere langsomhetens kunst. I en verden der beslutninger tas
med maskinell presisjon, ma mennesker forsvare sin rett til 4 bruke tid — til a tenke, lytte
og forsta. For i det gyeblikket tempo blir sannhetens maélestokk, er refleksjonen allerede
tapt.

Demokratiets styrke har aldri vaert effektivitet, men ettertanke.

Det lever ikke av hastighet, men av samtale.

Og kanskje er det nettopp i denne tregheten — i evnen til & nole, vurdere og forsta — at
demokratiets siste hap ligger.

15.4 Distribusjonens frigjoring — kapitalens nye geografi

Kapitalens makt har alltid veert knyttet til kontroll over distribusjon. I den industrielle
epoken handlet dette om transport og handel; i dag handler det om informasjonsflyt,
logistikk og energi, men der varer og tjenester tidligere ble fraktet mellom samfunn, fraktes
na samfunnene selv inn i markedet.

Den globale distribusjonen — av data, varer, finans og energi — har blitt en egen organisme,
en infrastruktur som lever sitt eget liv. Produksjonen har fortsatt retter i nasjonale
gkonomier, men distribusjonen er grenselgs. Amazon, Alibaba, Google og Microsoft
kontrollerer ikke bare markedsandeler, men selve bevegelsen av kapital, informasjon og
kultur. De er blitt var tids usynlige byrdkrati: uten flagg, men med global myndighet.

Dette markerer et historisk skifte. Tidligere var produksjonens sentrum fabrikken — et sted
man kunne se, regulere og forholde seg til. Na er maktens sentrum nettverket. I stedet for
stél og damp er maktens materiale blitt kabler, servere og algoritmer. Dette er ikke bare
teknologisk infrastruktur, men politisk arkitektur — et system som bestemmer hvem som
far tilgang, synlighet og fart.

Sosiologen Keller Easterling kaller dette «the infrastructure space» — makt som virker
gjennom logistikkens rom. Veier, havner, datakabler, flyplasser og energinett er ikke lenger
bare fysiske anlegg; de er kapitalens blodarer. De definerer hvordan verden henger
sammen — og hvem som kontrollerer stremmen av liv i den. Den som eier infrastrukturen,
eier fremtiden.

Distribusjonens frigjering fra staten markerer derfor ikke bare gkonomisk effektivitet, men
demokratisk tap. For nar maktens veier ikke lenger gar gjennom politiske institusjoner,

118



mister fellesskapet sin evne til 4 styre retningen. Det er ikke lenger nasjonalforsamlingene
som bestemmer tempoet, men algoritmene som beregner leveringsruter, trafikkstremmer
og energiflyt. Politikken ma tilpasse seg logistikken, ikke omvendt.

I Norge ser vi dette tydelig i den politiske debatten om infrastruktur og energi. Veibygging,
datalagring, vindkraft og fiberutbygging fremstilles som ngytrale moderniseringstiltak,
men de inngar i en global gkonomisk arkitektur. Veiene bygges ikke primaert for
mennesker, men for varer — for & holde tempoet i gkonomien. Mens byenes innbyggere
betaler gjennom bompenger, avgifter og indirekte skatter, gar gevinsten til de kretslapene
som eier transportlogistikken. Slik finansierer borgerne en infrastruktur som forst og
fremst tjener markedets rytme.

Den samme logikken gjelder for energi. Kraftkabler og datasentre binder Norge tettere til
det europeiske markedet, men ogsa til dets sarbarhet. Nar stremmen flyter etter pris, ikke
behov, forvandles energi fra fellesskapets ressurs til global handelsvare. Staten finansierer
overgangen, men mister styringen. Demokratiets infrastruktur blir kapitalens motorvei.

Dette er ikke bare et gkonomisk spgrsmal, men et moralsk og politisk. For i det ayeblikket
transport, energi og data flyter uregulert, flyter ogsa makten. Den far ingen adresse, og
derfor heller ingen ansvarlig. Som Jared Diamond minner oss om, er samfunnets storste
fare ikke ytre trusler, men tapet av intern kontroll. Nar et system blir for effektivt til &
reflektere over seg selv, er det allerede i ferd med & forvitre.

Distribusjonens frigjoring er derfor bade et fremskritt og et varsko. Den gjor verden
sammenkoblet, men ogsa sarbar; rask, men uten retning. Kapitalens geografi folger ikke
lenger grenser, men forbindelser. Og i dette nettet ma demokratiet finne sin plass pa nytt —
ikke som den som eier veiene, men som den som ter & stille spgrsmalet: Hvor skal de
fore?

15.5 Fortolkningens rolle

Samfunnsvitenskapens oppgave er ikke bare 4 forklare, men & forsta. Den sgker ikke lover,
men mening — ikke mekanismer, men menstre i menneskelig erfaring. Fortolkningens
rolle blir derfor avgjorende: den gjor det mulig 4 se strukturer uten & forveksle dem med
skjebne, og a lese maktens bevegelser uten a miste synet av mennesket som baerer dem.

I motsetning til naturvitenskapens jakt pa arsak og lovmessighet, er fortolkning en
dialogisk handling. Den skjer mellom tekst og leser, mellom teori og erfaring, mellom
fortid og natid. Gadamers hermeneutiske filosofi minner oss om at forstaelse ikke er et
mal, men en prosess — en bevegelse i tid, der meningen stadig fornyes i motet mellom
perspektiver. Vi forstar ikke ved & sta utenfor, men ved a tre inn i virkeligheten med vart
eget sprak, var egen horisont.

Denne bevegelsen krever ydmykhet, men ogsa mot. For & fortolke er & apne seg for det
uventede — & la virkeligheten tale tilbake. Derfor kan fortolkning aldri veere ngytral: den
innebaerer et valg om a se, og dermed ogsa et ansvar for det man ser.

I dette prosjektet er fortolkningen ikke bare en metode, men et etisk prinsipp. Den sgker
ikke 4 fastsld sannheten om kapitalens, statens eller teknologiens vesen, men & synliggjore

119



hvordan de gir mening i var tid — hvilke fortellinger, begreper og verdier som
opprettholder dem. Ved 4 lese teori og samtid i dialog oppstéar et rom for innsikt som er
béade analytisk og normativ: en forstdelse som ikke bare beskriver verden, men spor
hvordan den kunne vart annerledes.

Den essayistiske formen er en forlengelse av dette. Den gir frihet til & bevege seg mellom
det abstrakte og det konkrete, mellom idéhistorie og samtidsanalyse, mellom tanke og
erfaring. I stedet for 4 lukke mening, holder den den dpen — som en samtale mer enn en
dom. Slik blir teksten et rom for resonans: et sted der begrepene kan puste, og hvor teorien
far mote virkeligheten pa dens egne premisser.

Fortolkning er ogsa en form for motstand. I en tid der algoritmer beregner sannsynligheter
og systemer erstatter dommekraft, representerer fortolkningen en paminnelse om at
mening ikke kan automatiseres. Den menneskelige evnen til & tolke er demokratiets stille
grunnmur — for uten fortolkning finnes verken dialog, ansvar eller frihet, som Hannah
Arendt minner oss om, er tenkningens mal ikke & produsere resultater, men & holde
samvittigheten vaken. Fortolkningen er derfor en etisk handling: & stille spgrsmal der
systemet gir svar for raskt, og a skape rom for refleksjon der makten sgker lydighet.

Den gir ikke kontroll over virkeligheten, men bevissthet om var deltakelse i den.

I dette ligger dens frigjerende potensial. Fortolkningen lar oss se verden som et verk i
arbeid, ikke som et ferdig produkt. Den minner oss om at samfunnets strukturer —
gkonomiske, teknologiske og politiske — er menneskeskapte, og derfor ogsa kan endres.
A fortolke er & gjenvinne muligheten til 4 handle.

15.6 Kritisk teori og demokratisk forankring

Vitenskapens oppgave er ikke bare a forklare verden, men & frigjore den. I tradisjonen fra
Horkheimer, Habermas og Arendt forstas kunnskap som en demokratisk handling — et
middel til selvinnsikt og ansvar, ikke bare til kontroll. Der naturvitenskapen sgker
forklaring gjennom distanse, soker den kritiske teorien forstaelse gjennom deltakelse.

Den kritiske tradisjonen oppstod som en reaksjon mot en verden som hadde gjort
fornuften til et instrument. Opplysningens lofte om frigjoring ble forvandlet til
teknokratisk styring, og tenkningen selv ble fanget i systemenes logikk. Habermas forsgkte
a gjenreise fornuften som kommunikativ handling — som samtale mellom likeverdige
subjekter, der malet ikke er seier, men forstaelse. I dette ligger en radikal idé: at sannhet
ikke er noe man har, men noe som oppstar mellom mennesker som taler sant til
hverandre.

Kritisk teori handler derfor om mer enn kritikk; den handler om forankring. Om & gjore
mennesket til sentrum for sin egen erkjennelse igjen. Den sgker ikke & rive ned
institusjoner, men & minne dem om sitt formal. Den spgr ikke bare hva som er galt, men
hva som mangler av mening.

Hannah Arendt sa dette som politikkens egentlige oppgave: & bevare rommet for handling
— for menneskelig initiativ og demmekraft. Nar maktens sprak reduseres til
administrasjon, méa tenkningen selv bli en form for motmakt. For tenkning er ikke flukt fra

120



virkeligheten, men dens etiske speil. Den gjor oss i stand til & skille mellom det ngdvendige
og det rettferdige, mellom det som virker og det som har verdi.

Kritisk teori er derfor ogsa et forsvar for demokratiet som fornuftens offentlige rom.

Et samfunn uten refleksjon reduseres til system, men et samfunn uten system opplases i
kaos. Mellom disse ytterpunktene ligger demokratiets krevende balanse — mellom orden
og frihet, mellom kunnskap og makt. Habermas kaller dette den kommunikative
rasjonaliteten: et fellesskap som finner sin legitimitet ikke i makt, men i sprak.

Sa lenge mennesker kan tale ssmmen som likeverdige, kan samfunnet fornye seg selv.

I denne dnden ma ogsa forskningen forstas som en demokratisk praksis. Den sgker ikke &
patvinge sannhet, men & dpne rom for refleksjon. Nar vitenskapen reduseres til teknikk,
mister den sitt menneskelige formal. Nar den derimot forankres i kritisk tenkning, blir den
en form for ansvar — en mate a holde samfunnet vakent pa.

Et samfunn som mister sin evne til selvkritikk, mister ogsa sin frihet. Derfor ma
vitenskapen aldri bli maktens tjener, men dens samvittighet. Den méa vage 4 stille
spersmalene som politikken skyver foran seg, og tale med et sprak som ikke lar seg
oversette til effektivitet. For der makten sgker kontroll, sgker kunnskapen forstielse — og i
det motet ligger hapet om fornyelse.

Kritisk teori minner oss om at frihet ikke er fravaer av tvang, men naerveer av refleksjon.
Et samfunn er ikke fritt fordi det kan gjore alt, men fordi det vet hva det ikke bar gjore.
Derfor er refleksjonens rolle ikke sekundaer, men grunnleggende: den er den etiske
bevegelsen som holder demokratiet levende.

A tenke er 4 handle — for tanken skaper rommet der handlingen fr mening.
Den som tenker, deltar. Og i denne deltakelsen ligger vitenskapens egentlige forankring:
ikke i metodens presisjon alene, men i dens moralske mot.

15.7 Avslutning — Frihetens arkitektur

Var tid kjennetegnes ikke av synlig tvang, men av usynlig styring. Den gkonomiske og
teknologiske makten har beveget seg fra strukturer til systemer, fra lover til algoritmer, fra
ytre disiplin til indre motivasjon. Kapitalens seier bestar ikke lenger i & undertrykke, men i
a invitere — i a fa oss til & tro at vi handler fritt mens vi folger dens rytme.

Dette er frihetens nye arkitektur: en struktur bygget av komfort, tillit og deltakelse. Der
makten tidligere krevde lydighet, krever den nd samtykke. Der underkastelsen for var
synlig, er den na frivillig. Individet forvalter seg selv som prosjekt, optimaliserer seg som
ressurs og maler seg som merkevare. Den som styrer seg selv, trenger ingen vokter — og
nettopp slik forblir makten skjult.

Hannah Arendt beskrev friheten som evnen til & begynne noe nytt — til 4 handle i
fellesskap pa en mate som overskrider ngdvendigheten, men i et samfunn der alle
handlinger males, vurderes og optimaliseres, blir ogsa friheten underlagt beregning.
Da mister den sin spontane karakter, sitt uforutsigbare overskudd. Den reduseres til
funksjon: frihet til 4 velge mellom alternativer som allerede er bestemt. Den moderne
arkitekturen av kontroll er ikke lenger bygget av murer og lover, men av systemer som

121



virker gjennom trygghet og bekvemmelighet. Vi blir overvaket ikke fordi vi er mistenkte,
men fordi vi er verdifulle datakilder. Vi styres ikke gjennom forbud, men gjennom forslag.
Vi underordner oss ikke av frykt, men av vane. Dette er maktens mest sofistikerte form:
den som gjor oss delaktige i var egen disiplinering.

I et slikt landskap ma demokratiet redefineres. Det er ikke nok a beskytte rettigheter
dersom menneskets demmekraft forvitrer. Det er ikke nok & bevare frihet som institusjon
dersom den mister sin mening som erfaring. Demokratiets oppgave blir derfor ikke bare &
forsvare individets rettigheter, men a gjenvinne spraket for det som ikke kan males — for
verdighet, ansvar og mening.

For friheten er ikke fravaeret av grenser, men evnen til a leve bevisst innenfor dem. Det
som gjor mennesket fritt, er ikke valget alene, men forstaelsen av hva valget betyr. Slik blir
frihet en etisk praksis, ikke en gkonomisk funksjon.

Den nye arkitekturen ma derfor bygges innenfra — gjennom refleksjon, mot og samtale.
Den ma forankres i menneskets evne til a si nei, ogsa nar systemet lover alt. For det er forst
i motstanden mot det selvfalgelige at friheten finner sin form.

Demokratiets fremtid vil ikke avgjares av hvor mye makt vi har, men av hvordan vi forstar
den. Teknologi kan organisere samfunnet, men bare etikk kan gi det retning. Og der
fornuften moter samvittigheten, der begynner arkitekturen for et sant menneskelig
samfunn.

15.8 Begrensninger og apenhet

Ingen fortolkning er uten grenser. Enhver analyse barer med seg sin egen tid, sitt sprak og
sine forutsetninger. Dette prosjektet er ikke unntatt. Det springer ut av en vestlig
idéhistorisk tradisjon og reflekterer et sett av verdier formet av modernitetens spenning
mellom frihet og orden, individ og fellesskap. Slik sett er teksten ikke universell, men
situert — et uttrykk for en bestemt historisk og kulturell horisont.

A erkjenne dette er ikke et svakhetstegn, men et tegn pa vitenskapelig redelighet.
Forstaelse forutsetter selvbevissthet: & vite hvor man taler fra, og hvilke begreper man
tenker med. All kunnskap er del av et sprakspill, og hvert sprak barer sine egne blinde
flekker. Ingen analyse kan stille seg utenfor det den undersgker; den kan bare gjore sitt
stasted synlig.

Denne erkjennelsen er ikke en relativisme, men en invitasjon til dialog. For om sannhet
aldri kan eies, kan den deles — i mgtet mellom ulike perspektiver. Derfor ma vitenskapen
ikke strebe etter ngytralitet, men etter apenhet: et sprak som téler motstemmer, og som
forblir i bevegelse.

Denne apenheten gjelder ogsa forholdet mellom forsker og samfunn. Ethvert prosjekt
berer spor av forfatterens verdier, erfaringer og livssyn. I stedet for a skjule dette, soker
teksten a bruke det som kilde til innsikt. Verdier kan belyse virkeligheten — sa lenge de
holdes i dialog med andre perspektiver. Subjektiviteten blir da ikke et hinder for kunnskap,
men et redskap for forstaelse. Prosjektets styrke ligger derfor ikke i objektivitetens illusjon,
men i refleksjonens arlighet. Det forsgker ikke & fastsla én sannhet, men a vise hvordan

122



sannhet oppstar i spennet mellom erfaring og idé, mellom struktur og tolkning. @konomi,
politikk og etikk forstas her ikke som isolerte felt, men som deler av et felles rom — der
mennesket bade er observater og deltaker, produkt og produsent av sin tid.

Apenhet innebzrer ogsa 4 la tanken std uferdig. Enhver konklusjon er et midlertidig
hvilested i en storre samtale. Dette arbeidet sgker derfor ikke a avslutte diskusjoner, men a
holde dem levende — & skape et rom der nye stemmer kan tre inn, og gamle ideer kan fa ny
mening.

Vitenskapens fremste dyd er ikke visshet, men vilje til 4 forsta. I en tid som dyrker svar, ma
vi vage & bevare spgrsmalene. For bare i det uferdige bor friheten til & tenke videre. Og
kanskje er det nettopp der — i mellomrommet mellom visshet og undring — at demokratiets
and fortsatt lever.

15.9 Avsluttende refleksjon

Meta-refleksjonen minner oss om at forskning ikke bare handler om & vite, men om &
forsta hvordan og hvorfor vi vet. Vitenskapen er ikke et naytralt speil av virkeligheten,
men en mate a skape mening i den pa. Derfor ma vi stille spersmal — ikke bare til
samfunnet, men ogsa til vare egne begreper, vare metoder og vare mal. Uten denne
selvkritiske bevisstheten forvitrer kunnskapen til teknikk, og forstaelsen til rutine.

Et samfunn som slutter & reflektere over sin egen kunnskap, mister ogsa evnen til a forsta
seg selv. Nar sannhet reduseres til informasjon, og forstaelse til algoritmer, forsvinner det
som gir demokratiet liv: evnen til a tolke, vurdere og samtale. I et slikt samfunn erstattes
dommekraft med datakraft, og ansvar med automatisering. Forskningens etiske
forpliktelse ligger derfor ikke bare i & beskrive verden, men i & bevare menneskets rolle
som tenkende og ansvarlig deltaker i sin egen historie.

Vitenskapen mé derfor ikke bare tjene makt, men ogsa motstand. Den skal kunne avslgre
urett, men ogsa gi sprak til det som enné ikke er forstatt. Som Habermas minner oss om:
kunnskap uten kommunikasjon blir teknikk; forstdelse uten dialog blir stillhet.

Derfor ma vitenskapen vere bade spraklig og moralsk — en kontinuerlig oversettelse
mellom fakta og mening, mellom det som er og det som bor veere.

I denne anden er dette arbeidet ment som et bidrag til refleksjon — ikke som et svar, men
som en invitasjon. Forstielse er ikke en endelig innsikt, men en bevegelse — en sirkel
mellom fortid og fremtid, mellom tanke og erfaring, mellom individ og fellesskap. A delta i
denne sirkelen er selve kjernen i den demokratiske handlingen: a tenke sammen, for &
kunne handle sammen.

Til slutt handler alt om ansvar. Ansvar for a forsta for vi demmer. Ansvar for a lytte for vi
handler. Og ansvar for & bevare troen pa at kunnskap og etikk fortsatt kan virke sammen —
som fornuftens og frihetens felles grunn.

123



Demokratiets fremtid avhenger av denne evnen: a tenke kritisk uten & miste hapet,
a soke sannhet uten & glemme mennesket, og a holde samtalen levende — ogsa nar
stillheten frister.

For det er i denne samtalen, mellom tanke og handling, mellom menneske og samfunn, at
sivilisasjonen fortsatt finner sin stemme.

15.10 Kildene

For & konkretisere den avsluttende refleksjonen vendes blikket mot de stemmene som
danner prosjektets intellektuelle grunnlag. De leses ikke som autoriteter, men som
samtalepartnere — tenkere som fortsatt hjelper oss a forsta frihetens og fellesskapets
betingelser i var tid. Deres verk danner et idéhistorisk kart over forholdet mellom kapital,
makt og moral, fra opplysningstidens hap til samtidens teknologiske tvetydighet.

Ved begynnelsen star Adam Smith, som i The Wealth of Nations beskrev markedets
usynlige hand, men i The Theory of Moral Sentiments minnet oss om at gkonomiens
grunnlag er moralsk. Smiths glemte humanisme — hans tro pa empati og rettferdighet —
star som en paminnelse om at gkonomien ikke kan overleve uten tillit. I hans fotspor
finner vi John Stuart Mill, som forente frihet og ansvar i On Liberty. Han sé frihet ikke
som fravaer av tvang, men som evnen til 4 delta som myndig borger. I dag, nar frihet
reduseres til valgmuligheter, minner Mill oss om at demokrati krever dannelse og moralsk
modenhet.

Jean-Jacques Rousseau forte frihetsbegrepet fra individet til fellesskapet. I
Samfunnspakten forsgkte han a forene individuell autonomi med folkets suverenitet. For
Rousseau var ikke frihet en rettighet gitt ovenfra, men en praksis mellom mennesker — en
innsikt som far ny kraft i en tid der globale markeder og plattformer utfordrer politisk
selvstyre. Utenfor den vestlige tradisjonen finner vi Konfucius, som forsto frihet som rett
handling i relasjoner. Hans filosofi minner oss om at moral og samfunn henger sammen,
og at fellesskapets stabilitet hviler pa respekt og gjensidighet.

Den moderne gkonomiske tenkningen tar form med John Maynard Keynes, som
redefinerte gkonomien som et sosialt og politisk ansvar. I The General Theory of
Employment, Interest and Money (1936) viste han at statlig styring og investeringer kan
stabilisere kapitalens rytme. Keynes’ arv er fortsatt levende — et korrektiv til
nyliberalismens tro pa markedets selvregulering. Der Keynes forsgkte & temme markedet,
avslgrte Karl Marx dets indre tvang. For ham var kapitalismen et system bygget pa
fremmedgjoring — arbeidets kraft losrevet fra menneskets mening. I dag gjentas denne
logikken i den digitale gkonomien, der mennesker produserer data som andre eier:
kapitalens tvang bestér, bare i ny form.

Et sentralt bindeledd mellom disse er Karl Polanyi, som i The Great Transformation
beskrev hvordan samfunnet alltid forseker a gjeninnbinde markedet i sosiale og etiske
rammer. Nar gkonomien lgsrives fra fellesskapet, oppstar moralsk forvitring. Hans «doble
bevegelse» — mellom markedets frigjoring og samfunnets motreaksjon — gjenkjennes i
dagens klimakamp og velferdsdebatt.

124



Pé 1900-tallet viderefores denne etiske gkonomitradisjonen av tenkere som Amartya
Sen, som redefinerer frihet som evne, ikke bare valg. Gjennom capability approach
forener han etikk og gkonomi: frihet uten reelle muligheter er illusjon. Hannah Arendt
gir samtidig friheten et politisk ansikt. I Vita Activa beskriver hun handlingen som
menneskets hgyeste form for nervar. Hun minner oss om at demokratiet der nar
mennesker slutter & handle og tenke sammen.

Den kommunikative fornuftens forkjemper, Jiirgen Habermas, forankrer demokratiets
legitimitet i spraket selv. Samtalen, ikke makten, er kilden til sannhet. I en tid der
offentligheten styres av algoritmer, stir Habermas som forsvarer av ordets verdi og
dialogens etikk.

I overgangen til var egen tid finner vi kritikerne av modernitetens senfase. Michel
Foucault viste hvordan makt virker giennom kunnskap, disiplin og biopolitikk — hvordan
styring kan forega uten tvang, gijennom normer og selvkontroll. Shoshana Zuboff
videreforer denne analysen inn i den digitale epoken. I The Age of Surveillance Capitalism
beskriver hun hvordan menneskelig erfaring er blitt rastoff for profitt, og hvordan frihet
gradvis erstattes av algoritmisk prediksjon.

Thomas Piketty dokumenterer kapitalens tilbakekomst: gkonomisk ulikhet som
strukturell trussel mot demokratiet. Ulrich Beck og Zygmunt Bauman viser hvordan
modernitetens trygghet skaper nye former for frykt — risikosamfunnet og den flytende
moderniteten — der mennesket mister fast grunn under fottene. Francis Sejersted og
Rune Slagstad gir dette et norsk perspektiv: de viser hvordan den regulerte kapitalismen
og den nordiske styringskulturen forsgkte a forene effektivitet med rettferdighet.

Samtidig minner Einar Gerhardsen oss om politikkens praktiske moral — den etiske
pragmatismen som gjorde rettferdighet til realpolitikk. I den globale samtalen stéar
Rabindranath Tagore som humanismens poet: en stemme for kulturens enhet og
menneskets verdighet pa tvers av grenser.

Til sammen danner disse tenkerne et mangfoldig kor — et idéhistorisk samtalerom som
strekker seg fra moralgkonomiens opprinnelse til overvikningskapitalismens natid.

Der Friedrich von Hayek og Milton Friedman forsvarte markedets frihet mot statens
inngripen, minner var tid oss om det motsatte: at frihet i dag trues av markedets
grenselgshet, ikke av politikkens styrke.

Der Hayek advarte mot plangkonomi, ma vi i dag advare mot algoritmisk gkonomi — et
system der konkurransen er global, men reglene eies av teknologien selv. Denne
dreiningen illustreres tydelig i den amerikanske MAGA-bevegelsen, som forener
nyliberal gkonomi med identiteer autoritarisme. Frihetens sprak brukes her til & forsvare
maktens konsentrasjon — et tegn pa at liberalismens arv har blitt ideologisk forvrengt.

Prosjektets kilder danner slik en dialog mellom gkonomisk teori, etisk refleksjon og
politisk praksis. De viser at kampen for frihet aldri er endelig, men ma fores pa nytt i hver
epoke — i mgte med nye former for makt, teknologi og avhengighet. Deres felles budskap
kan oppsummeres i tre setninger:

At frihet uten ansvar blir tom.

125



At gkonomi uten moral blir destruktiv.
Og at samfunn uten samtale mister sin sjel.

16 Litteratur og referanser

Dette vedlegget samler sentrale primarverk og samtidige tolkninger som danner
grunnlaget for essayets refleksjoner.

Listen er ikke uttemmende, men representerer et idéhistorisk kart over forholdet mellom
kapital, frihet og demokrati — fra opplysningstidens moralgkonomi til var tids digitale
kapitalisme.

16.1.116.1 Primsaerkilder
* Adam Smith — The Theory of Moral Sentiments (1759)

* John Maynard Keynes — The General Theory of Employment, Interest and
Money (1936)

+ Karl Marx — Das Kapital (1867-1894)

* Karl Polanyi — The Great Transformation (1944)

» John Stuart Mill — On Liberty (1859)

+ Jean-Jacques Rousseau — Du contrat social (1762)

* Friedrich von Hayek — The Road to Serfdom (1944)

* Milton Friedman - Capitalism and Freedom (1962)

« Hannah Arendt — The Human Condition (1958)

* Amartya Sen — Development as Freedom (1999)

* Shoshana Zuboff — The Age of Surveillance Capitalism (2019)
* Thomas Piketty — Capital and Ideology (2020)

16.1.216.2 Sekundzrkilder og samtidige tolkninger

* Weber, Max (1905): The Protestant Ethic and the Spirit of Capitalism. Allen &
Unwin, London.

* Weber, Max (1922): Wirtschaft und Gesellschaft — Grundriss der verstehenden
Soziologie. J.C.B. Mohr, Tiibingen.

+ Lowith, Karl (1949): Meaning in History. University of Chicago Press, Chicago.

* Illich, Ivan (1975): Medical Nemesis — The Expropriation of Health. Pantheon
Books, New York.

* Foucault, Michel (1976): La Volonté de savoir — Histoire de la sexualité I.
Gallimard, Paris.

126



Foucault, Michel (1978): Security, Territory, Population — Lectures at the
College de France. Palgrave Macmillan, London.

Habermas, Jiirgen (1981): The Theory of Communicative Action. Beacon Press,
Boston.

Beck, Ulrich (1986): Risikossamfunnet. Suhrkamp, Frankfurt am Main.

Sejersted, Francis (1993): Den regulerte kapitalismen. Universitetsforlaget,
Oslo.

Slagstad, Rune (1998): De nasjonale strateger. Pax Forlag, Oslo.

Boltanski, Luc & Chiapello, Eve (1999): The New Spirit of Capitalism. Verso,
London.

Bauman, Zygmunt (2000): Liquid Modernity. Polity Press, Cambridge.

Folbre, Nancy (2001): The Invisible Heart — Economics and Family Values. New
Press, New York.

Diamond, Jared (2005): Collapse — How Societies Choose to Fail or Succeed.
Viking Penguin, New York.

Rose, Nikolas (2007): The Politics of Life Itself — Biomedicine, Power and
Subjectivity in the Twenty-First Century. Princeton University Press.

Harvey, David (2010): The Enigma of Capital and the Crises of Capitalism.
Oxford University Press, Oxford.

Klein, Naomi (2014): This Changes Everything — Capitalism vs. The Climate.
Simon & Schuster, New York.

Graeber, David (2015): The Utopia of Rules — On Technology, Stupidity and the
Secret Joys of Bureaucracy. Melville House, New York.

Varoufakis, Yanis (2017): Talking to My Daughter About the Economy — A Brief
History of Capitalism. Bodley Head, London.

Graeber, David (2018): Bullshit Jobs. Simon & Schuster, New York.

Milanovié¢, Branko (2019): Capitalism, Alone. Harvard University Press,
Cambridge.

Zuboff, Shoshana (2019): The Age of Surveillance Capitalism — The Fight for a
Human Future at the New Frontier of Power. PublicAffairs, New York.

Fraser, Nancy (2022): Cannibal Capitalism. Verso, London.

Svendsen, Lars Fr. H. (2023): Teknologiens etikk. Cappelen Damm Akademisk,
Oslo.

Eriksen, Thomas Hylland (2024): Tempo og tillit — Samfunnet i algoritmens
tid. Aschehoug, Oslo.

127



* Vogt, Henrik (2024): «Autisme og ADHD — helsemyndighetene mé kunne mer
om medikalisering». Aftenposten, 14. oktober 2024.

16.1.316.3 Klassiske referanser
+ Immanuel Kant — Grundlegung zur Metaphysik der Sitten (1785)
* Rabindranath Tagore — Sadhana: The Realisation of Life (1913)
e Confucius — Lun Yu (The Analects)
* John Rawls — A Theory of Justice (1971)
* Arne Nzess — Okologi, samfunn og livsstil (1974)
* Simone Weil — Oppmerksomhetens tyngde (posthumt, 1951)
» Charles Taylor — The Ethics of Authenticity (1991)

16.1.416.4 Supplerende samtidige analyser og essays
* George Monbiot — Out of the Wreckage: A New Politics for an Age of Crisis
(2017)

* Mariana Mazzucato — The Value of Everything: Making and Taking in the
Global Economy (2018)

+ Jason W. Moore — Capitalism in the Web of Life (2015)
* Noam Chomsky — Who Rules the World? (2016)
* Byung-Chul Han — The Burnout Society (2015)

17  Etterord — Tankens sirkel

Etter & ha lest kildene pa nytt, vender vi tilbake til spersmalet som drev hele prosjektet:
Hva binder frihet, makt og moral sammen i var tid?

Fra Smiths tro pa markedets moralske orden til Zuboffs analyse av algoritmisk kontroll;
fra Rousseaus folkestyre til Konfucius’ relasjonelle etikk;

fra Sejersteds norske modell til Tagores globale humanisme —

alle sgkte de balansen mellom frihet og fellesskap.

Men var tid krever mer enn balanse — den krever fornyet mening.

De gamle teoriene lever ikke fordi de gir svar, men fordi de stiller spersmalene vi enna ikke
har lost:

Hvordan kan gkonomien tjene mennesket uten a eie det?

Hvordan kan teknologi styrke frihet uten 4 overvake den?

Hvordan kan demokratiet bevare sin sjel i en verden der alt méles, men lite verdsettes?

I Norge ble mange av disse idéene provd i praksis. Her fant kapitalen et kompromiss med
demokratiet, og friheten ble vevd sammen med fellesskapet. Men balansen er skjor: nar

128



makt flyttes fra mennesker til markeder, fra samtale til system, trues selve grunnlaget for
var demokratiske kultur.

Fremtidens norske modell kan ikke bygges pa skonomisk trygghet alene, men pa viljen til &
dele ansvar, makt og mening.

Det er her idéhistorien mater virkeligheten — i troen pa at frihet og fellesskap fortsatt kan
forenes.

Kunnskap, kritisk tenkning og viljen til 4 forsta — det er fortsatt demokratiets mest
verdifulle kapital.

17.1.1 Demokratiets mulige fornyelse

Likevel finnes det en annen vei.
Demokratiet kan fornyes, ikke gjennom konkurranse med kapitalens logikk, men gjennom
gjienoppdagelsen av sin egen: samtalens, delingens og tillitens logikk.

Dette krever at vi ser frihet pa nytt — ikke som eiendom, men som ansvar;

ikke som individuell seier, men som gjensidig forpliktelse.

Amartya Sen minner oss om at frihet uten evne til handling er illusjon,

og Hannah Arendt viser at politikkens kjerne ikke er administrasjon, men handling i
fellesskap. Habermas’ idé om kommunikativ fornuft gir demokratiet et nytt sprak:
Sannhet og legitimitet kan bare oppsta der mennesker taler med hverandre som
likeverdige, ikke som kunder eller datapunkter.

Polanyi laerte oss at gkonomien ma innbindes i samfunnet — ikke omvendt.

Tagore minner oss om at menneskeverd er globalt, ikke nasjonalt. Hvis gkonomien har
globalisert markedene, ma demokratiet globalisere verdighet. Den nye
samfunnskontrakten ma bygge pa erkjennelsen av menneskets sarbarhet og naturens
grenser.

Fornyelsen av demokratiet er derfor ikke et spersmal om politikk alene, men om
moralens tilbakekomst — en ny forstaelse av hva det betyr 4 leve sammen.

Et samfunn som véger & gjenreise etikken som sin felles grunn, kan finne styrke i det
Arendt kalte «fodselskraften» — menneskets evne til alltid & begynne pa nytt.

Nar vi igjen leerer & snakke om frihet med ansvar, om teknologi med visdom, og om vekst
med grenser, da kan demokratiet bli mer enn en institusjon:
det kan bli en levd praksis for hap.

For fremtidens frihet vil ikke males i skonomisk vekst eller digital hastighet, men i evnen
til & bevare menneskelighetens sprak.

Der tanken far virke, kan friheten fortsatt vokse.
Og der samtalen holdes levende, begynner demokratiet pa nytt —
hver dag, i oss.

129



Tenk om

Tenk om frihet ikke var kjopt og solgt,
men delt som lys mellom mennesker.
Tenk om verdien av et liv

ikke sto skrevet i tall,

men i handlinger, i tillit, i blikk.

Tenk om makten var stille,

og styrte gjennom omsorg,

ikke algoritmer.

Tenk om fremtiden

ikke var en investering,

men et lgfte vi holder for hverandre.

Tenk om arbeid igjen var mening,
ikke méalbarhet.

At vekst var noe som skjedde

i sjelen, ikke pa skjermen.

Tenk om demokratiet
ikke trengte a forsvare seg mot markedet,
men fant sin styrke i menneskets ansvar.

Du kan si jeg dremmer,
men uten drommer
blir ingen frihet virkelig.

130



	Demokratiet ble født av en tro på menneskets evne til selvstyre, men i vår tid synes kapitalens språk å ha tatt over politikkens moral. Frihet forstått som autonomi, kapital som maktens språk, og demokrati som samfunnets moralske rom. Det er i spennet mellom disse tre begrepene at vår tids idékonflikt utspiller seg.
	1 Metode og teoretisk tilnærming
	1.1 Bakgrunn og formål
	1.2 Teoretisk og faglig rammeverk
	1.3 Analytisk fremgangsmåte
	1.4 Kildenes anvendelse
	1.4.1 Klassiske økonomer – kapitalens fødsel
	1.4.2 Den sosiale forankringen – fra Weber til Polanyi
	1.4.3 Den idéhistoriske arven – frihet, makt og moral
	1.4.4 Den norske modellen – den regulerte kapitalismen
	1.4.5 Nyliberalismens gjennombrudd – fra stat til marked
	1.4.6 Teknologi og makt – nye former for kontroll
	1.4.7 Humanistiske korreksjoner – etikken og menneskets plass

	1.5 Helhetlig refleksjon
	1.6 Fortolkning og begrensninger
	1.7 Avslutning

	2 Kapital, makt og samfunnets grunnspørsmål
	2.1 Bakgrunn og motivasjon
	2.2 Problemstilling
	2.3 Teoretisk og idéhistorisk ramme
	2.4 Metodisk tilnærming
	2.5 Den essayistiske formen
	2.6 Fra idé til samfunn

	3 De første samfunnsformer og den politiske instinkten
	3.1 Religionens økonomi
	3.2 Den politiske instinkten
	3.3 Eiendom, hierarki og fordeling
	3.4 Fra gave til marked
	3.5 Analytisk perspektiv
	3.6 Komparativ refleksjon
	3.7 Overgang til neste kapittel

	4 Kapitalens fremvekst og den økonomiske moderniteten
	4.1 Overgangen fra naturøkonomi til markedsøkonomi
	4.2 Den protestantiske etikk og arbeidets moral
	4.3 Kapitalens logikk
	4.4 Den økonomiske rasjonalitetens fødsel
	4.5 Fra nasjon til system
	4.6 Kapitalens etiske arv
	4.7 Økonomiens moral
	4.8 Analytisk refleksjon
	4.9 Overgang til neste kapittel

	5 Demokratiets idéhistorie og den franske revolusjon
	5.1 Frihetens idé
	5.2 Opplysningens prosjekt
	5.3 Montesquieu – Maktens deling
	5.4 Voltaire – Toleransens kraft
	5.5 Rousseau – Folkets suverenitet og den sosiale kontrakt
	5.6 Den franske revolusjon – idéen blir handling
	5.7 Et nytt menneskesyn
	5.8 Analytisk refleksjon
	5.9 Overgang til neste kapittel

	6 Kapital og frihet: Den industrielle tidsalderen
	6.1 Overgangen til maskinens verden
	6.2 Liberalismens løfte
	6.3 Kapitalens ekspansjon
	6.4 Arbeiderklassens fremvekst
	6.5 Staten som forhandler
	6.6 Teknologi og tidsånd
	6.7 Den doble friheten
	6.8 Analytisk refleksjon
	6.9 Overgang til neste kapittel

	7 Kapitalens makt og demokratiets grenser
	7.1 Den nye økonomiens gjennombrudd
	7.2 Keynes og velferdsstatens idé
	7.3 Kapitalens globalisering
	7.4 Nyliberalismens epoke
	7.5 Finanskapitalens dominans
	7.6 Demokratiets paradoks
	7.7 Nyliberalismen og frihetens illusjon
	7.8 Kapitalens monopol på frihet
	7.9 Fra nyliberalisme til økonomisk populisme
	7.10 Staten som investor
	7.11 Kapitalens kulturelle makt
	7.12 Demokratiets grenser
	7.13 Analytisk refleksjon
	7.14 Overgang til neste kapittel

	8 Kapitalens nye territorium: bolig, mat og natur
	8.1 En ny fase av kapitalens ekspansjon
	8.2 Boligmarkedet – hjemmets forvandling
	8.3 Matens økonomi – kapitalens kontroll over det nødvendige
	8.4 Naturen som kapitalens siste grense
	8.5 Den norske modellen i møte med global kapital
	8.6 Kapitalens moraløkonomi
	8.7 Analytisk refleksjon
	8.8 Overgang til neste kapittel

	9 Kapital, overvåkning og teknologiens makt
	9.1 Den digitale revolusjonen – en ny form for økonomi
	9.2 Overvåkningskapitalismen
	9.3 Algoritmisk styring og demokratiets erosjon
	9.4 Digitalt arbeid og algoritmisk makt
	9.5 Makt uten ansikt – Foucaults blikk i den digitale tid
	9.6 Kapitalens makt og statens rolle – kontrollens allianse
	9.7 Fra arbeid til algoritme
	9.8 Data som eierskap og makt
	9.9 Teknologiens etiske tomrom
	9.10 Demokratiets utfordring i informasjonsalderen
	9.11 Analytisk refleksjon
	9.12 Overgang til neste kapittel

	10 Kapital, kontroll og trygghetens politikk
	10.1 Trygghet som politisk valuta
	10.2 Staten i kapitalens speil
	10.3 Den administrative staten – styringens maskineri
	10.4 Trygghet som overvåkningens drivkraft
	10.5 Kontroll og konsensus – den stille autoritarismen
	10.6 Den politiske økonomien i trygghetens tidsalder
	10.7 Demokratiets dilemma
	10.8 Etisk refleksjon – frihetens pris
	10.9 Analytisk oppsummering
	10.10 Overgang til neste kapittel

	11 Demokratiet i grenseland: ansvar, handling og håp
	11.1 Overgangens alvor
	11.2 Demokratiets etiske grunnlag
	11.3 Menneskets ansvar – fra forbruker til deltaker
	11.4 Handlingen som motstand
	11.5 Tillit – demokratiets skjulte økonomi
	11.6 Håp som politisk kategori
	11.7 En ny humanisme
	11.8 Analytisk refleksjon
	11.9 Overgang til – Fremtidens ansvar

	12 Den kunstige kapitalen: intelligens, makt og menneskets rolle
	12.1 En ny fase i kapitalens historie
	12.2 Intelligens som infrastruktur
	12.3 Økonomiens metamorfose
	12.4 Kunstig intelligens og demokratisk suverenitet
	12.5 Etikken i den intelligente økonomien
	12.6 Mennesket i maskinens speil
	12.7 Kunnskapens forvitring
	12.8 Den norske konteksten – teknologisk fornuft og demokratisk ansvar
	12.9 Human teknologi – en vei videre
	12.10 Analytisk oppsummering
	12.11 Overgang til neste kapittel

	13 Kapital og klima: økologisk økonomi og den moralske grensen
	13.1 Innledning – en ny virkelighet
	13.2 Økonomiens natur – fra ressurs til relasjon
	13.3 Kapitalismens klimaparadoks
	13.4 Økologisk økonomi – et nytt tankesystem
	13.5 Naturen som etisk kategori
	13.6 Oljestatens dilemma
	13.7 Markedets grønnvasking
	13.8 Økonomisk ansvar som moralsk modenhet
	13.9 Mot en ny samfunnskontrakt
	13.10 Analytisk oppsummering
	13.11 Sivilisasjonens grense – lærdommer fra historien
	13.12 Overgang til neste kapittel

	14 Kapitalens siste spill: staten, markedet og menneskets ansvar
	14.1 En ny maktstruktur
	14.2 Staten som investor
	14.3 Markedets triumf – og tomhet
	14.4 Den postpolitiske staten
	14.5 Økonomiens kolonisering av sjelen
	14.6 Økonomiens kolonisering og medikaliseringens logikk
	14.7 Byråkratiets paradoks i den nordiske modellen
	14.8 Byråkratiets paradoks – frihetens forvaltede form
	14.9 Analytisk refleksjon
	14.10 Medikaliseringens økonomi – når kroppen blir marked
	14.11 Analytisk oppsummering
	14.12 Maktens nye form – fra økonomi til informasjon
	14.13 Det etiske vakuumet
	14.14 Ansvar som motmakt
	14.15 Norge i krysspresset
	14.16 En ny samfunnsmoral
	14.17 Analytisk oppsummering
	14.18 Overgang til Kapittel 15 – Kildene i lys av tiden: Fordypning og refleksjon

	15 Kildene i lys av tiden: Fordypning og refleksjon
	15.1 Formål og ståsted
	15.2 Kunnskapssyn og metode
	15.3 Global kapital, nasjonalt demokrati
	15.4 Distribusjonens frigjøring – kapitalens nye geografi
	15.5 Fortolkningens rolle
	15.6 Kritisk teori og demokratisk forankring
	15.7 Avslutning – Frihetens arkitektur
	15.8 Begrensninger og åpenhet
	15.9 Avsluttende refleksjon
	15.10 Kildene

	16 Litteratur og referanser
	16.1.1 16.1 Primærkilder
	16.1.2 16.2 Sekundærkilder og samtidige tolkninger
	16.1.3 16.3 Klassiske referanser
	16.1.4 16.4 Supplerende samtidige analyser og essays

	17 Etterord – Tankens sirkel
	17.1.1 Demokratiets mulige fornyelse


